

# VOLUME III. THE VAIDIC GRAMMAR.

THE

### SIDDHANTA KAUMUDI

OF

### BHATTOJI DIKSHITA.

S. C. VASU.

. • • •

# IDDHANTA KAUMUDI

OF

BHATTOJI DIKSHITA,

TRANSLATED AND EDITED INTO ENGLISH

BY

ŚRIŚA CHANDRA VASU, B. A.

VOL. III.

VAIDIC GRAMMAR.

All rights reserved.



PUBLISHED BY
THE PANINI OFFICE, BHUVANESHWARI ASHRAM,
38-40 BAHADURGANJ, ALLAHABADA

ALLAHABAD:

PRINTED AT THE MEDICAL HALL PRESS BRANCH.

1905

KPF 2577 (3) HARVARD COLLEGE LIBRARY OF JAMES HAUGHTON WOODS
1935

#### CONTENTS.

| Vaidic Grammar.                  |         |         |        |         | Page |
|----------------------------------|---------|---------|--------|---------|------|
| Chapter I -Prepositions in Vedas | •••     |         | •••    | •••     | 3    |
| " II.—Case affix of Div          |         | •••     | •••    | •••     | 4:   |
| Optional Compounds               |         | •••     | •••    | •••     | 7    |
| " III.—Irregular Aorists         |         | •••     | •••    | •••     | 9    |
| Vaidie Forms                     | •••     | ••••    | •••    | •••     | 11   |
| Vaidic Diversity                 | •••     |         | •••    | •••     | 15   |
| " IV.—Vaidic Subjunctive         | •••     |         |        |         | 19   |
| Vaidic Infinitive                |         |         | •••    | •••     | 25   |
| Vaidic Rules                     | •••     | •••     | •••    | •••     | 41   |
| ON ACCENTS.                      |         |         |        |         |      |
| Chapter I.—Accents               | •••     | •••     | •••    |         | 90.  |
| " II.—Root-accents               | •••     | •••     | •••    | •••     | 101  |
| " III.—Affix-accents             | •••     | •••     | •••    |         | 103  |
| THE PHIT SUTRAS.                 |         |         |        |         |      |
| Chapter I.—Phit Sutras           |         |         |        |         | 112  |
| TTY ACC                          | • • •   | •••     | •••    | • • •   | 126  |
| Accents of Compounds             |         |         | •••    | •••     | 1:35 |
| Accents of Verbs                 | •••     |         | •••    |         | 202  |
| ON RULES OF GENDERS.             |         |         |        |         |      |
| Chapter I Feminine Gender        | •••     |         | B 9-4- | •••     | 221  |
| " II.—Masculine Gender           | •••     | • • • • | •••    | •••     | 226  |
| " III.—Neuter Gender             | •••     | •••     |        | . 10    | 237  |
| " IV.—Masculine and Feminine     | Gender  | ns      | •••    | •••     | 245  |
| " V.—Masculine and Neuter G      | denders | •••     | • • •  | • • • • | 245  |
| " VI.—Common Gender .            | ••      | 0-0 0-  | •••    | •••     | 248. |

• 

#### FOREWORD

We are glad to present our subscribers the third volume of the Siddhaata Kaumudi. We had hoped to send also the second volume of the same along with it, if not earlier, but the press to which we gave the work more than two years ago for printing, showed the utmost want of sense of duty and businesslike capacity, for they have not printed more than 80 pages during all this time. Now that Messrs. E. J. Lazarus & Co. have undertaken to print also the second volume, after having so quickly printed the present, we hope to publish the remaining portion of the work by the end of this year. Our thanks are specially due to the Manager, E. J. Lazarus & Co., Medical Hall Press, Allahabad Branch, for the great interest and trouble he has taken in pushing the work through the press. We trust the remaining portion of the work under his management will be out soon.

ALLAHBAD:
The 1st July, 1905.

S. N. V.

• • . .



# THE SIDDHÂNTA KAUMUDÎ.

### वैदिकी प्रक्रिया।

प्रथमाऽध्यायः।

## THE VAIDIC GRAMMAR. CHAPTER I.

In this volume Bhattoji Dikshîta has collected together all the sûtras of Pâṇini which are peculiar to the Vedas. He has arranged them in eight Adhyâyas in the order as they are found in the Aṣhṭâdhyâyî. The first chapter contains all those sûtras which occur in the First Book of Pâṇini.

#### ३३८० । छन्द्रसि पुनर्वस्वारेकवचनम् । ९ । २ । ६९ । ह्ये।रेकवदनं वास्यात । पुनर्वसुर्वजनं पुनर्वसु वा । लोके तु हिदचनमेव ।

3387. In the Vedas, the two stars, Punarvasû, may optionally be singular, (and connote a dual).

In the Vedas, the star punarvant which is always dual in form, may be in the singular form and connote a dual meaning. As पुनर्वसुनैजन or पुनर्वसू नजन सर्वितिदेशता ॥ The option is only allowed in the Vedas and not in the secular literature. In the latter, it must be in the dual as, गां गताबिय दिवः पुनर्वसू ॥ Similarly when it is not the appellation of an asterism but of a man, there is no option. As पुनर्वसू साध्यवकी.

३३८८ । विशाखयोश्च । १ । २ । ६२ । प्राग्वत् । विशाखा नहत्रम् । विशाखे वा ।

3388. In the Vedas, the two stars Viśakha may optionally be in the singular number.

The word विशासा is in the dual number as a rule. In the Vedas, it is found sometimes to have the singular form, denoting duality. Thus विशासा नद्यम् or विशास नद्यम्

#### ३३८९। षष्ठीयुक्तःक्वन्द्रसि वा । १ । ४ । ९ ।

षष्ठान्तेन युक्तः प्रतिष्ठव्यकृत्द्वसि चिसंची वा स्यात् । "चेत्रस्य प्रतिना वयम्" । पृष्ट वेति यागं विभन्न कृत्सीत्यनुवर्तते । तेन सर्वे विधयक्कृन्दसि वैकल्पिकाः । "वह्नं कृन्दिसि" बुत्यादिरस्येव प्रपंचः। "यचि भम्"। नभाऽहिरोमनुषां चत्यपर्वेख्यानम्। 🕂। नभसा तुल्यं नभस्वत् । भत्वाद् बत्वाभावः । श्रिह्नरस्वदिहरः । "मनुष्वदग्ने" । "जनेविष " इति विवित उसिप्रत्ययो मनेरपि बाहुलकात्। वृद्यन् वस्वश्ववोः । 🛧 । वृद्यनर्ष् कं वसु यस्य स वृद्यवसुः । वृद्या श्राच्या यत्यामा वृष्णात्रवः । प्रहान्तर्यतिनी विभक्तिमात्रित्य पदत्वे सति नलीपः पाप्ती भत्याद्वार्यते । श्रतएव ''पदान्तस्य" इति ग्रात्वनिषेधे।।पि न । ''श्रस्त्ते।पे।।नः " इति श्रस्ते।पे। न । श्रनङ्गत्वात् ।

The word pati when used in connection with a noun ending in the sixth (or genitive) case is ghi, optionally, in the Chhandas (Veda).

The word pati is understood in this sûtra from the sûtra patih samase eva (I 4. 8. S. 257). By that sûtra, pati would have been ghi only in com-This sûtra makes an exception to that, when this word occurs in Thus चेत्रस्य पतिना वयम् (Rig Veda. IV. 57. 1.) the Vaidic literature.

This sûtra may be divided into two, (1) shashthi yuktaschhandasi (2) In the latter we shall read the annuvritti of chhandasi. then mean: -(1) In the Chhandas the word pati is ghi when used in connection with a word in the sixth case. (2) In the Chhandas there is option. Thus this second rule would make all rules optional in the Vedas. bahulam chhaudasi, which recurs so often in Pânini would become but a special case of this universal rule va chhandasi.

Note: - The word pati being treated as ghi, takes na in the Instrumental by VII. 3, 120, S. 244.

Note: -- कुलुडचानां पतये or पत्ये नमः salutation to the lord of the Kulunchas. Why do we say when used in connection with a noun in the genitive

case'? Observe मया पत्या जरदृष्टियंशासः।

Observe गार्मस्य प्रत्ये ।

Why do we say 'in the Chhandas'? Here we repeat the sûtra विश्वम S. 231, for the purposes of certain vartikas which apply to the Vedas.

#### ३३८९ का यचिभम्। १। ४। १८।

3389A. And when an affix, with an initial  $\mathbf{z}$  or an initial vowel, being one of the affixes, beginning with # and ending in क, follows, not being Sarvanâmasthâna, then what precedes, is called Bha.

The word ute is in the 7th case meaning 'when u or wa follows,' and by the last Vart. of Sûtra I. 1. 72, it means; when an affix beginning with ya or ach follow.'

Vartika: -- The words नभस, ऋदिरस and मनुष् should be treated as Bha when the affix वत (V. 1. 115. S. 1778) follows. Thus नभस्वत 'like the sky.' ऋद्विरस्वत् "like the Angiras." मनुष्यत 'like the man.' By being Bha, the स is not changed into which it would have been, had it been a pada (VIII. 2. 66 S. 162.)

The word सनुस् is formed by the affix उद्ध of the Unati sutra (II, 115) janerusi, by being diversely applied to प्राप्त. The word सनुस् being treated as bha, the sutra VIII 3. 59. S. 212 applies, and स is changed to स।

Vârt:—The word द्वान is treated as Bha in the Vedas when the words बसु and आश्व follow. Thus द्वापायसः देने. Here had the word vrishan been treated as pada, the न would not have been changed into un (VIII. 4. 37. S. 198); and this न would have been dropped before the affix vasu by VIII. 2. 7. S. 236. Nor does the sûtra VI. 4. 134. S. 234 apply, because the word is not an anga.

In secular language the forms are वृदयमु: and वृदाप्य:।

#### ३३९० । श्रयसमयादीनि च्छन्दमि । १ । ४ । २० ।

यतानि च्छन्दिस साधूनि । भपदसंज्ञाधिकाराद्यथायेग् संज्ञाद्वयं श्रेष्यम् । तथा च वार्तिः कम् । उभयसंज्ञान्यपीति वक्तव्यमिति । + । "स सुद्धुभास चक्कता गणेन" । पदस्वात् कुत्वम् । भत्वाज्ज्ञश्व्याभावः । जश्व्विधानार्थायाः पदसंज्ञाया भत्वसामय्येन बाधात् । "नेने हिन्द्यन्त्यिप साजिनेषु" । सत्र पदत्वाद् जश्त्वम् । भत्वात् कुत्वामावः । "ते प्राग्धातोः" ।

3390. The words like ayasmaya &c., are valid forms in the Chhandas (Veda).

These words being taught here in the topic relating to Pada and Bha show that they have been properly formed in the Chhandas by the application of the rules of Bha and Pada.

Thus we have the following Vartika-

Vârt:—It should be stated that in some places both these Pada and Bha designations apply simultaneously. Thus in the word सक्षत् formed by स्रम् + यत् the च is first changed into क by treating the word rich as a Pada. Then the word सक्ष is treated as Bha, and therefore the क is not changed into ए before खत्. For had it been Pada, the form would have been सम्बत् 'Rigvat.' These irregularly formed words occur only in the Chhandas er Vedic literature. Thus स स्थान सक्षता गणेन (Rig Veda IV. 50. 5)

Similarly in the sentence नेन' हिन्दान्त्याप वाजिनेषु (Rig Veda X. 71. 5) the word वाजिन is formed from वाच् + इन (=वाचां इन: 'lord or master of speech'). Here vach being treated as a Pada, the ch is changed to j; and then being treated as a Bha, the j is not changed to a guttural. Similarly श्रयस् + मय=श्रयस्मय 'made of iron.' Here the word श्रयस् is treated as Bha and hence the स is not changed into t. Thus श्रयसमय वर्म 'iron-made coat of mail.' श्रयसमयानि पात्राणि 'iron vessels.' The present form of this word is श्रयोमयं।

Now we repeat the sûtra I. 4. 80, S. 2230, for the purpose of showing its exception in the Vedas.

#### ते प्राप्धाताः । १ । ४ । ८० ।

3390A. The particles called gati and upasarga are to be employed before the verbal root: (that is to say, they are prefixes).

#### ३३८९ । इन्द्रसि परेरिय । १ । ४ । ८९ ।

3391. In the Chhandas (Veda) these gati and upasarga are employed indifferently after the verbal root, as well as before it.

As वायविन्द्रश्च सुन्वत भाषातमुपनिष्कतम् ॥ मिक्तित्या थिया नरा (Rig. 1. 2. 6). In this we have भाषातमुप instead of उपापातम् 'Vâyu and thou Indra, ye heroes, come ye both quickly to the Soma of the worshipper by this sincere prayer.'

#### ३३९२ । व्यवहिताश्च । १ । ४ ८२ ।

' हरिभ्यां याद्योत्र चा ' 'चा मन्द्रे रिन्द्र हरिभियादि'।

3392. In the Chhandas (Veda) these gati and upasarga are also seen separated from the verb by intervening words.

As हरिभ्यां वाछोब चा (for हरिभ्यां चावाहि चोकः).

Here जा is separated from the word यादि by the intervening word जोता. So also in the sentence जा मन्द्रीरेन्द्र हरिक्षियादि मयूर रामिशः (Rig Veda III. 41. 1), "O Indra! come (जा यादि) on horses (हरि) which are spirited (मन्द्रेः=माद्यित्थिः), and color of peacock's feather."

#### ३३९३। इन्धि-भवतिभ्यां च । १ । २ । ६ ।

काभ्यां परा अपन् निद् कित्। 'समीधे दस्यु हन्तमम्'। 'पुत्र ईधे त्रवर्षताः '। बभूव। इदे प्रत्याख्यातम् । 'इन्धेष्ठकृन्दोविषयत्वाद्भुवे। वुको नित्यत्वात् ताभ्यां निटः किट्टचनानर्थकाम् ' इति । इति वैदिकपकरग्रे प्रथमे अध्यायः।

3393. The Lit or Perfect Tense affixes after the roots indh 'to kindle,' and bhu, 'to become,' also are kit.

After these two roots the terminations of the Perfect are कित्। These roots have been especially mentioned, because the root ছन्सि ending in a compound consonant will not be governed by sútra I. 3. 5. S. 2242, and the root मू is mentioned because all the terminations of the Perfect are कित् after मू, not excepting the पित् terminations. Thus the verbs समीधे and ईसे are illustrations of Perfect Tense from the root इन्स् as in the following examples:—समीधे दस्युक्तमम्, (Rig Veda VI. 16. 15), and पुत्र ईसे अर्थांगः, (Rig Veda VI. 16. 14), Here the nasal of the root is dropped by regarding the affix as कित् ॥ Similarly from the root मू, we have अमून, अमूनिय ॥

This sûtra is considered unnecessary by Patañjali the author of Mahâbhâshya, who says "we could have done without this sûtra. Because the direct application of Perfect affixes to 文章 is confined only to the Velas, while in the secular literature the Perfect will be formed by 知识 as 章元言 理新汉; and so its conjugation would have been irregular, by Vaidio license (III. 4. 117. S. 3435). While ¥ always takes the augment 夏素 in the Perfect, for after bhû, the 夏素 comes invariably whether there be guṇa or there be not guṇa. So there is no necessity of saying that the Perfect affixes are fæn after these two roots."

#### CHAPTER. II.

#### ३३९४ । तृतीया च होश्कुन्दसि । २ । ३ । ३ ।

जुहोतेः कर्माण देतीया स्याद् द्वितीया च । 'यवाग्वा ऋग्निहात्रं जुहिति'। ऋग्निहीत्र-शब्दोऽत्र हविषि वर्त्तते । 'यस्याग्निहीत्रमधिषितममेध्यमापद्यते 'इत्यादिप्रयोगदर्शनात् । ऋग्नये हृयते । इति व्युत्पत्ते श्व । यथाग्वाख्यं हविदंवतोद्धे भेन त्यकृत्वा प्रतिपतीत्यर्थः । 3394. In the Chhandas (Veda), the object of the verb § 'to sacrifice' takes the affix of the third case, and of the second as well.

This ordains the third case-affix; and by force of the word च 'and', the second case-affix is also employed: as यदाग्वाधिनक्षेत्र क्रहोति।

Here यदाखा is in the Instrumental case, though it is the object of sacrifice. The word कि जिल्ला here means "the oblation," for we find it used in this sense in sentences like this :— यस्याग्विश्वाचारियायागियायगिता देट. The word again hotra when in this sense, should be analysed as कान्ये हुयते "that which is sacrificed in honor of, or for the sake of Agni—i.e., an oblation." The sentence यदाखा जिल्ला कुरोति therefore means "he throws (into the fire) the oblation called yavâgû, offering it in honor of the deity."

Note:—In the above example yavagû is in 3rd case and agnihotra in the 2nd case. In this case the latter word means with or oblation. The verb spirit in this connection means without in the whole sentence means "the oblation in the shape of yavagû, he throws (into the fire)." Though the two words yavagû and agnihotra are in different cases, yet they are syntactically one, and refer to one and the same object.

But this sûtra is considered unnecessary by Patanjali. According to him the word agnihotra in the above example means simply "agni or fire." As we find it used in the sentence यस्यानिहानं प्रस्तिकाम् ॥

The word agnihotra, when meaning fire, is analysed as हुयते ऽस्मिन् " Agni in which sacrifice is poured" or " sacrificial fire."

Therefore, when the example is यदाग्या सन्तिहोत्रं जुहोति, then agnihotra being equivalent to Agni, juhoti means prinana or satisfaction. The whole sentence means यदाग्या सन्ति पीगायति "he propitiates fire with yavâgû (barley)."

But when the sentence is यदागू भिन्दोचं जुद्दोति, both words being in the 2nd case, then agnihotra means havis or oblation, and juhoti means prakshepana, i. e., "he throws the yavâgû oblation (into the fire)" i. e., he throws into the fire the materials of oblations called yavâgû.

#### ३३८५ । द्वितीया ब्रास्त्रग्रे । २ । ३ । ६० ।

ह्राष्ट्राणविषये प्रयोगे दिवस्तदर्थस्य कर्मणि द्वितीया स्यात्। चन्द्रापवादः। 'गामस्य तदन्नः सभागं दीव्येषुः '।

3395. The object of the verb दिख in the sense of 'dealing or 'staking,' takes the second case-affix, in the Brahmana literature.

This debars the Genitive case required by II. 3. 59. S. 620. Ex. गामस्य सदहः सभावां दोट्यु: (Maitr. S. 1. 6. 11) In the Vedic literature, the simple verb दिव takes the accusative, instead of the genitive. When, however, the root दिव takes an upasarga, then it may optionally govern the genitive also, by II. 3. 59 S. 620.

३२८६ । चतुर्क्यर्थे बहुतं इन्द्रसि । २ । ३ । ६२ ।

षष्ठी स्यात् । 'पुरुवस्गश्चन्द्रमसे'। 'गोधा कालका दार्वाघाटस्ते वनस्पतीनाम् ' वनस्पतिभ्य इत्यर्थः । षष्ठार्थे चतुर्थीति वाच्यम् । सः । 'या खर्वेग्रा विवति तस्ये खर्वः '।

3396. In the Chhandas the sixth case-affix is employed diversely with the force of the fourth case-affix.

Ex. पुरुषसगश्चन्द्रससः or चन्द्रमसे 'to the moon, a male deer.' गोधा कालका हात्री घाटस्ते वनस्पतीनाम् or वनस्पतिभ्यः 'to you lords of the forest, are lizard, kâlaka bird, &c.' So also वायुरस्म उपा मन्यत् (R. Ved. X. 136, 7).

Vart:—In the Veda, the 4th case affix is employed in the sense of the sixth: as या खर्चेस विकास सर्वे खर्चोजायते 'whosoever woman drinks with a woman in her courses, gets herself in menstrual."

३३८७। यजेश्च करले। २।३।६३।

दृष्ट क्रन्टीस बहुन बटो। एतस्य घतेन वा यजते ।

3397. The sixth case-affix is diversely employed in the Chhandas in denoting the instrument of the verb यज् 'to sacrifice.'

Ex. unew or und und 'he sacrifices with butter.'

३३९८ । बहुलं इन्द्रिस । २ । ४ । ३९ ।

श्रदे। घस्तादेशः स्थात्। घस्तां नूनम्। तुङि "मन्त्रे घष्ठ" इति स्तेर्तुक्। श्रहभावः । श्रीधिष्य में '।

3398. In the Chhandas (Vedas), घस्त्र is diversely substituted for ग्रह ।

As घस्तां नुत्रम् ।

The words बाद and धस्त are to be supplied in this sûtra from II. 4. 36. S. 3080, and II. 4. 37. S. 2427. धस्ताम् is the Aorist form of बाद; the Aorist sign चिल्ल is elided by II. 4. 80. S. 3402. The augment बाद is not added, because of VI. 4. 74. S. 2228, read with the बाहुल of this sutra.

But the form चस्ताम could have been obtained by II. 4. 37. S. 2427 also, for that sûtra also ordains चस् substitution for आहा। The proper example, under the present sûtra is not चस्ताम् ॥ Hence the other example सिधः (Yajur Veda. Vaj S. XVIII. 9), which is free from this objection. The word चिधः = अदन "eating." सिधः "companion in eating." It is formed by adding the affix कित् (ति) to the अद ; as आद + कित् ; then आद is replaced by घम by the present sûtra. Thus घस् + ति ॥ Then the penultimate आ of घस is elided by VI. 4. 100. S. 3550, as घस् + ति ॥ Then स is elided by VIII 2. 26. S. 2281. as घ + ति. Then स is changed to घ by VIII. 2. 40. S. 2280. Thus घ + चि. Then घ is changed to ग by VIII. 4. 53. S. 52. The घ is considered here as immediately in contact with घ though technically speaking there is an elided we between घ and घ ॥ But this zero is not sthânivat, because VIII. 4. 53, is a जा rule; and the zero âdes is not sthânivat for the purposes of जा त्या rule (I. 1. 58. S. 51). Thus we get चिधः; which with घ, a shortened form of समान (VI. 3. 84. S. 1012), gives us सिधः ॥

३३९९ । हेमन्ति शिरावहीरात्रे च च्छन्द्रित । २ । ४ । २८ । द्वर । द्वन्द्रः पूर्वविन्तिहः । हेमन्त्रच शिशिरम्ब हेमन्तिशिशी । श्रहारात्रे । 'श्रदिप्रमृतिस्यः शर्षः

3399. Of the compounds 'hemantasisirau' and 'ahorâtre' the gender is like that of the first word, in the Chhandas. (Vedas).

This sphorism debars the general rule given in II. 4. 26. S. 812.

Similarly though the vikarana we is ordained by II. 4. 72 S. 2423, to be elided after the roots of the Adâdi class, yet by Vaidio diversity it is sometimes not so elided; as taught in the next sûtra.

#### ३४०० । बहुलं छन्द्रसि । २ । ४ । ७३ ।

" वृत्रं द्वनित वृत्रहा"। " ऋहिः शयत उपएक् एशिक्याः" ऋत्र लुक् न । ऋदादिभिन्नेऽपि क्वचिल्लुक् । " त्राध्वं ना देवाः" । " जुहात्यादिभ्यः श्लुः"

3400. In the Chhandas (Vedas) there is diversely the lukelision of the Vikarana **u** (III. 1. 68).

There is elision in other conjugations than Adâdi: and there is sometimes even no elision in Adâdi verbs. As वृत्रं हुनित दुवहा 'the Vṛitra-Killer kills Vṛitra.' हुन्+ अप्+ति = हुनित instead of हुन्ति । So also, ऋहि: अयत उपपृक् पृथित्रा:, here अयते instead of भेते (Rig. Veda I. 32. 5.) "The Dragon lies low on earth." In these cases the Vikaraṇa अप् has not been elided.

In some cases the ज्ञाप is elided even in conjugations other than Adâdi, as चाध्यम ने। देवा: निजुर: शुक्रस्य (Rig Veda II. 29. 6.) " Protect us, God, let not the wolf destroy us." instead of जायश्याम ।

Similarly seg elision of the vikarana is required by II. 4. 75. S. 2489, in Juhotyâ li class. But to this also, there is exception in the Vedus: as shown in the following sûtra.

#### ३४०९ । बहुतं क्रन्द्रिस । २ । ४ । ७६ ।

" दाति प्रियाणि चिद्रस् "। चन्यत्रापि । " पूर्णी विविद्धि "।

3401. In the Chhandas there is slu-elision of any diversely.

The elision does not take place where or lained, and takes place where not ordained. दाति प्रयास्ति (instead of दराति) चिहुसु (Rig Veda IV. 8. 3) "he gives even treasures that we love." See also Rig Veda I. 65, 4; VI. 24. 2; VII. 15. 12; VII. 42. 4.

Similarly the ślu-elision with its accompanying reduplication takes place in roots other than those of the Juhotyudi class. Thus देवा वा द्रविगोदाः पूर्णा विवस्तान्तियम् "The God who gives your wealth demands a full libation poured to him." (Rig Veda VII 16, 11). Here विवस्ति is from the प्रवम् " to shine." It belongs to the Adâdi class, but takes ślu elision. Hence वम् + मप् + ति = वम् + म्ल + ति = वम् + ति = वम् + म्ल + ति = वम् + ति = वम + ति =

#### ३४०५ । मन्त्रे घसह्बरणशक्दहाद्वृत् क्रगमिक्तिभयो लेः । २ । ४ । ८० ।

निरिति रलेः प्राचां संज्ञा । एभ्या लेर्जुक् स्थात् मंत्रे । "श्रवक्रमीमदन्त हि"। घस्ला देशस्य 'गमज्ञन' इत्युपधालापे श्रासिवसीति वः । "माहुर्मित्रस्य" "धूर्तिः प्रणङ्मत्यस्य"।

प्रमुखीं दित करवस् । "सुरुवी येन बायः"। "सा न बाधक्"। बात् इत्याकारान्तानां क्रमा। '' बाबा द्यावाप्विवी "। "परावर्गभारभुखवा"। "बन्नब्वामः "। " स्वे रियं जानवासी भनममन् "। मंत्रप्रदर्गा ब्राज्यगस्याध्युवसर्वकम् । " चन्नतः वा चस्य दन्ताः"। विभावानुवृत्ते में ह । "न ता अअभ्यवजनिष्ट हि सः"।

#### इति वैदिकप्रकरखे द्वितीयोऽध्यायः।

In the Mantra portion of the Vedas there is lukelision of the sign of the Aorist (and Perfect), after the verbs चस 'to eat,' हर 'to be crooked,' আৰ'to destroy,' হ 'to choose,' 'to cover,' दह 'to burn,' verbs ending in long चा. वृद 'to avoid,' क 'to make,' गीम ' to go ' and जीन ' to be produced.'

The word for is the name given by ancient grammarians to the affixes of the Perfect tense as well as the Aorist, or it might be a common term for all tense-affixes. Thus from चस the substitute of बाद we have बादान in the sentence, बादा न नमी मदन्ति छ "Well have they eaten and rejoiced." (Rig. I. 82. 3).

Note: - Thus in the Agrist of wa, there comes we (II. 4. 37. S. 2427); the sign of the acrist is elided by this sutra. The penultimate च of चस् is elided by VI. 4 98. S. 2363; and wais changed to was by VIII. 4. 55. S. 121, and wais changed to u by VIII. 3. 60. S. 2410; thus we get u, then we add the augment भार which with the third person plural affix भान, gives us ऋजन् ॥

From the verb द्व we have मार्हार्मभस्य त्वम्। The माह्य is the aorist 3rd Pers. Singular, of इत् । Thus हृत् + किन + ति = हृत् + o + ति (S. 3402) = हृर् + स् (the elision of g is by III. 4. 100. S. 2207). The gum takes place by VII. 3. 84. S. 2168;

and then the a is elided by VI. 1. 68. S. 242.

From नज्ञ we have प्रवास in the following verse मानः शंसी ऋरविष पूर्ति प्रगाङ्गत्यं स्य। रचा ग्रोब्रह्मग्रस्पते। 'Let not the foeman's curse, let not a mortal's onslaught fall on us: Preserve us Brahmanaspati." (Rig. I. 18, 3.) The sp of ৰমু is changed to 📻 by VIII. 2. 63. S. 431.

The word g in the sutra includes both वृह and वृज्, as the word सेन in the following ब्रह्म' जजान' प्र'वम' पुरस्ताद्विसी। मतः स्क्ची' वेन श्रा'वः। ब्रबुध्न्या उपमा अस्य

विष्ठाः मतत्रच योनिमञ्चतत्रच वि वः। (Yajur veda 13. 3).

From दह we have ब्राधक् as in सर्स्वत्विभने। नेविवस्यो मार्परकरीः पयसा मान ब्राधक् । "Guide us Saraswati to glorious treasure: refuse us not thy milk, nor spurn us from thee." (Rig. VI. 61, 14).

The word স্থান means verbs ending in long আ, as আ ' to be full." Thus, আর देवानामुदगादनीकं चनुर्मिस्य वरुणस्थानेः । बाग्रा द्यावा पृथिवी बन्तरिन्नं सूर्व बात्मा जगतस्तस्यु बद्ध । (Rig I. 115. 1.) "The brilliant presence of the Gods hath risen, the eye of The soul of all that moveth not or moveth; the Sun Mitra, Varuna and Agni. hath filled the air and earth and heaven."

The root वृद् gives us वर्क as in the following verse :--- मा नी श्रस्मिन्म हाधने घरा वर्ग भारभृद्यथा । सवर्ग संरथि जय। (Rig VIII. 64. 12). "In this great battle cast us not aside as one who bears a load; snatch up the wealth and win it."

From क we have अक्रन् as in the following verse: अक्रन्त्वासीवयुनानि &c. (Rig Veda I. 92. 2.) "The Dawns have brought distinct perception as before."

From ग्रम we have भ्रामन् ; as in the following verse : वृतेव यन्तं सहुभिवंसव्येस् स्वेरियं जागृवांसा भनुग्मन् । कशंतमिनं दर्शतं वृहंतं विषायन्तं विश्वहा दीदिवांसं । (Rig Veda VI. · 1.3)."

From बान we have आजेत; as आजेत वा अध्य दन्ताः ॥ This is an example from the Brahman literature, as the word मंत्र in the sûtra refers also to the Brahman literature,

But sometimes, the elision does not take place, because the word "option" is understood in this sutra. Thus न ता आपूधर्न &c. (Rig Veda. V. 2. 4.) "These seized him not: he had been born already."

#### CHAPTER III.

३४०३ । अभ्युत्सादयांग्रजनयांचिकयांरमयामकः पाचयांक्रियाद्विदामक्रीचिति इन्दिसि । ३ । ९ । ४२ ।

श्रात्ये वु श्रुत्वं लुक्ति 'श्राम्' 'श्रकः' इत्यनुषयोगःश्च । श्रभ्युत्सादयामकः । श्रभ्युदक्षीवदः विति लोके । प्रजनयामकः । प्राजीजनित्त्यर्थः । चिक्रयामकः । श्रक्तेषीदित्यर्थे चिनोतिराम्द्विचनं कुत्वं च । रमयामकः । श्ररीरमत् । पावयांक्रियात् । पाव्यादित लोके । विदासकन् । श्रवेदिषुः ।

3403. The forms चाम्युत्सादयामकः, प्रजनयामकः, चिकयामकः, रमयामकः, पावयांक्रियाद्, विदामकन् are irregularly formed in the Chhandas with the augment चाम्, and the auxiliary verbs चकर्, क्रियाम्, and चक्रन्।

The first two of these and the fourth are the Aorist (जुरू) of the causatives of the roots सद 'to sit', जन 'to be born,' and रम 'to sport;' to which the affix आम is added. The third is the Aorist of the root जि 'to collect,' to which आम has been added after the reduplication and the change of winto we of the root. The auxiliary अजः; which is the 3rd Person Singular Aorist of wis added to all these four. The fifth is derived from the root wy 'to blow, to purify.' by adding the causative affix जिल्, annexing the affix आम before the terminations of the Benedictive (आओ जिल्) and then using after the form so obtained, the Benedictive of आ, कियात. The last is the Aorist of बिद् 'to know,' to which आम is added and the 3rd Person Plural of the Aorist of आ . e., the auxiliary अजन is employed. These are the archaic forms; their modern forms are as follow:— अध्युद्धीचदन, प्राजीजनन, अधेशोन, अरोरमन, पास्याद, अवेदिष्ट: ।

Note:—The word आध्रुत्सादयामकः is formed by adding the prepositions abhi and ut to the Causative root सादि। सादि with आम् becomes सादयां, to which is added सकः the 3rl pers. Singular Aorist of कः "to do." Thus कः + चिन + तिष् = कर् + चिन + त् = कर् + ० + त् (II. 4. 80. S. 3402) = कर् + ० + ० (VI. 1. 68. S. 252): which with the augment सद् becomes सकर् or सकः। This auxiliary सकर् is added to all the first four words. When this periphrastic Aorist is formed with साम् and सकर्, the special mood-affix of the Aorist is elided by II. 4. 81, S. 2238. The regular Causative Aorist is सध्यदसीयदत् (सादयासकर् = ससीवदत्). The

Causative सावि is shortened to स्वि by VII. 4. 1. S. 2314. This is reduplicated before the Acrist affix सक् by VI. 1. 11. S. 2315. Thus सदसद. Then द is elided by VII. 4. 60. S. 2179. Then applying VII. 4. 93. S. 2316, read with VII. 4. 79. S. 2317, the स is changed to ई. Thus we have सीसद + सक् + त = सीसदत ।

The word famula is the Benedictive form of a 'to do.' The vikarana s is not added because of the prohibition III. 4. 116. S. 2215, and then there is to VII 4. 28. S. 2367.

३४०४ । गुपेश्कन्दसि । ३ । ९ । ५० । क्लेब्ब्ब्वा । 'गृष्टानज्ञगुपतं युवस्'। त्रगीप्तमित्यर्थः ।

3404. After the verb गुष् 'to protect,' चंड् is optionally the substitute of स्ति in the Chhandas.

This rule applies where the root गुंध does not take the affix आहं (II 2. 28). As इसान ने सिनावक्यी। यत् गृष्टान् अनूगुपतम् 'Mitra and Varuna protected these our houses.' The other forms are अगो। प्रम, अगोपिस्टम् or अगोपिस्टम्. In the secular literature, the latter three forms are used, but not the first.

३४०५ । नानयतिध्वनयत्येलयत्यर्दयतिभ्यः । ३ । १ । ५१ । इतंत्रधङ न । भा त्यायते। जरितः काममूनयीः । भा त्याग्निध्वनबीत् ।

3405. After the causatives of the verbs ऊन 'to'decrease' ध्वन 'to sound,' इस 'to send' and मादे 'to go or to beg' चङ् is not the substitute of रिस्त in the Chhandas.

Thus मात्वायते। जरितुः काममूनयीः (Rig Veda I. 53. 3.) मात्वान्निध्वनयीत् धूम गन्धिः (Rig Veda I. 162. 15.)

Thus we have जनयी: in the Vedas; श्रीनिनत् in the classical literature; so also ध्वनयीत, ऐलयोत् and आर्द्योत्; their classical forms being श्रादिध्वनत्, ऐलिजत् and श्रादिदत्. See Rig Veda I. 53, 3, I. 162. 15, and Pâṇini VII. 2. 5.

३४०६ । क्रमृदृरुहिभ्यक्कन्दसि । ३ । १ । ५९ ।

चलेरङ् वा। 'इदं तेभ्यो करं नमः'। समरत्। सदरत्। 'यत्सानोः सानुमारुहत्' 3406. After the verbs क्र 'to do,' मृ 'to die,' दू 'to tear,' and इह 'to rise,' सङ् is the substitute of चिल when used in the Chhandas.

Thus श्रकरत् 'he did'; श्रमरत् 'he died'; श्रदरत् 'he tore'; श्राडहत् 'he rose. The classical Aorist of these verbs are श्रकार्वीत् श्रमत, श्रदारीत and श्रहत्वत्.

Thus 'ये भूतस्य प्रचेतस इदं तेभ्या अकरं नमः' (Rig. Ved. X. 85, 17). यत्सानाः सानुमाहहळ्ळूर्यस्यष्टकर्त्वम् (Rig, Ved. I. 10. 2).

३४०० । छन्द्रसि निष्टक्यंदेवहूयप्रणीयाचीयाच्छिष्यमर्यस्तर्याध्वयंत्रन्यत्नान्यदेव-यज्यापृच्छ्यप्रतिषीव्यवस्तवाद्यभाव्यस्ताव्योपचाय्यपृहानि । ३ । ९ । ९२३ ।

कन्ततेनि सूर्वास्कापि प्राप्ते ययत्। त्रायानस्योविषयीसी निसः वत्वं च। निष्टवर्यं चिन्वीत पशुकासः । देवशब्द रापदे ह्वयतेर्जुहोतेर्वा क्यादीर्धश्च। 'स्पर्द्धन्ते वा उदेवहूये'। 'प्र'् उत् शाभ्यां नयतेः काप्। प्रणीयः। उत्तीयः। उत्पूर्वाक्तियेः काप्। उक्तिव्यः। 'स्ह्' 'स्तृष्ठ्' 'ख्यं ' क्ष्मेयो यत्। मर्यः। स्तर्यं। स्त्रियामेवायम्। ध्वयः खनेयंग्ययति। खन्यः। खान्यः। यज्ञेयः। ' श्रुज्यध्ये देव्याय कर्मणे देवयक्याये '। श्राक् पूर्वात्पुक्तेः काप्। 'श्रापुक्तयं धवणं वाज्यवंति '। सीव्यतेः काप्तवः च प्रतिवीव्यः। प्रक्राणि वदेवर्यत्। ब्रक्तयायम्। लेखे तु 'वदः सुपि काप्त्य ' (२८५४) इति काव्यते। भवतेः स्तितेषच ग्रयत्। भाव्यः। स्तरव्यः। उपपूर्वाच्यिनेतिर्णवायाः देगण्यः पृह्वः चत्तरपदे। उपचाव्यपृष्ठम्। '+ विरक्षय इति वत्तव्यम् + '। उपचेवपृष्ठमेवान्यत्। स्तर्थः सुक्षने 'पृष्ट् च ' इत्यस्म।दिग्यथस्य श्राः।

3407. In the Vedas the following words are found which are formed irregularly:—निष्ठवर्य, देवहूय, प्रणीय, उत्तीय, उद्धिय, मर्य, स्तया, खन्य, खान्य देवयच्या, ग्राएच्क्य, प्रतिषीव्य, ब्रस्तवाद्य, भाव्य, स्ताव्य and उपचाय्यएइ।

The formation of the above words is extremely irregular and they are all met with in the Vedic literature only. Thus the word निष्टको is derived from the root कर्, 'to cut,' with the preposition निष्, and the affix गयत, instead of काए, which is the regular affix, by III, 1, 110, S. 2859; निः + कर् + गयत् = निः + तृक् + य (the root कर् transformed into तृक् by transposition) = निष्टको. As निष्टको चिन्दीत् क्युकास्त्।

The above is apparently a guess-work etymology of the grammarians.

So also देवहुव is formed by adding to the root हुवते 'to call ' or हू' to inwoke,' the affix and and the upapada at; the vowel of the root is then lengthened and the augment न (VI. 1. 71), is not allowed, देव + है or हू + काए = देव हुए: । Thus स्पर्शन्ते बाद देवहुवे (Rig. Ved. VII. 85. 2), So also प्र + मी (to lead) + स्वाप् = प्रायोग: ; उत + नी + काप = उद्दोग:, उत + शिव (to leave) + का ,= उच्छित्रम् ; म (to die) + यत् = मर्यः ; स्तु (to cover) + यत् = स्तर्था ; it is always feminine. श्तु (to bend) + यत् = ध्वर्थः ; ख्यन (to dig) + यत = खन्यः ; खन् + ग्रयत = ख्रान्यः ; देव (God) + यज्ञ (to sacrifice) + यत् = देवयज्या; always used as feminine. Thus in शुन्धध्यं देव्याय कर्मणे देवयज्याये। भा + एच्छ (to ask) + काप = भाएच्छय: । Thus भाएच्छयं धरुगां वाज्यवित (Rig Ved VII. 107. 5). प्रति + सीव (to sew) + काए = प्रतिक्षिय: ; ब्रह्मग् + वद (to speak) + गपत् = ब्रह्म-खादा:, in secular literature both काए and गृह्म, come after this word (III. 1. 106. S. 2854.) भू (to be) + गयत = भाक्य: ; स्तृ (to praise) + गयत = स्ताव्य: ; उप + चि (to collect) Vart:—This last word is formed then only when the + गयत् + एहं=उपचप्यगृहम्. word we follows: and when the sense is that of 'gold.' When it does not mean egold,' the form is उपचेषपुदम। The root पृष्ट is read along with सद in the Tudâdi class and means "to please." To this root is added the affix & (III. 1. 135. S. 2897).

#### ३४०६ । छन्द्रि वनसनर्तिमयाम् । ३ । २ । २७ ।

स्थाः कर्मगयुत्रपदः इन्न्यात् । 'ब्रह्मवनि' स्वा सत्रवनिम्' 'उतः ने। गेरविशं धियम्'। 'वे स्यां परिषद्वयः'। चतुरक्वा पश्चिरक्वी । 'इविर्मर्थ।नामिभि'।

3408. In the Vedic literature, the affix दन comes after the verbs बन् 'to honor' सन् 'to worship' रहा 'to protect' and मग् 'to agitate,' when the object is in composition.

Thus ब्रह्मवनि स्वा खचविनम् (Vaj. San. I. 17., V. 12., VI. 3); उत ने। गोवर्नि (Rig Ved. VI. 53. 10), ये। ते प्रवाना पविरक्षी (Rig. Ved. X. 14. 11) इन्द्रा वातुनास-भवत् पाराधरी इविर्मणीनाम् (Rig. Ved. VII. 104. 21).

३४०९ । क्वन्द्रसिसहः । ३ । २ । ६३ ।

विवः स्यात् । प्रतनाबाद ।

3409. In the Chhandas, the affix for comes after the verb us to bear' when it is in composition with a word ending in a case affix.

The words 'upasarga' and 'supi' are understood here. As एसन + सह + दिन्न = एसनामाह; nom. sing. एसनाबाद 'a name of Indra.' The dental स is changed into cerebral च by VIII. 3. 56, and the ह into z by VIII. 2. 31. The final च of एसन is lengthened by VI. 3. 137. See Rig Veda. I. 175. 2, III. 29. 9, VI. 19. 7, IX. 88. 7, X. 103. 7.

३४९० । वहस्य । ३ । २ । ६४ ।

प्राग्वत् । दित्यवाद् । योगविभशा उत्तरार्थः ।

3410. The affix term comes after the verb at 'to carry,' in the Chhandas, when a word ending with a case-affix is in composition with it.

As uভবাৰ lst sing, uভবাহ 'carrying a prashtha measure;' so, বিন্যবাহ।
The division of this sûtra from the last is for the sake of the subsequent sûtras, into which the anuvritti of বহু only is carried and not of হয়. See Yajur Veda, XIV. 10, XVIII. 26.

३४११ । कव्यपुरीषपुरीष्येषु ज्युट् । ३ । १ । ६५ ।

रषु वहेरपुर स्थान्कन्दसि । कव्यवाहनः । पुरीषवाहनः । पुरीस्रवाहनः ।

3411. In the Chhandas, the affix उयुद् comes after the verb वह when it is in composition with the words क्ल्य 'oblation of food to deceased ancestors,' पुरीष 'fæces' and पुरीख 'water.'

As सत्यवाहन: पितृणाम् (Yajur Vel. II. 29) 'fire that carries the oblation to the pitrus;' पुरीववाहन: 'carrier of water;' पुरीववाहन: (Yaj. Ved. XI. 44). The feminine of these words is formed by adding long के।

३४१२ । इव्येऽनन्तःपादम् । ३ । २ । ६६ ।

भागनों ध्व्य ग्राहनः । पाढमध्ये तु 'वहृष्ट ' प्रति पित्ररेव ' हव्यवालग्निरतरः पिता नः '

3412. The affix suz comes in the Chhandas, after the verb as 'to carry' when it is in composition with the word suz 'an oblation to gods,' provided that, the word so formed does not occur in the middle of a pada (fourth part of a stanza).

As স্থানিম্ভ স্ত্যান্তন: 'fire, the carrier of oblation to the gods,' (Rig Veda I. 44. 2.)

When this word occurs in the middle of a pâda, or at the beginning, the form is newest. which is derived by adding the affir fun (sûtra 3410). As newestern: funt a: 'the never-decaying Agne or fire that carries oblation to the gods, is our father.' (Rig. Veda. III. 2. 2.)

#### ३४९३ । जनसनखनक्रमग्रो विद्र । ३ । २ । ६० ।

'विड्वनोः—'(२६८२) इत्यात्वम्। श्रद्धागोजाः। 'गोषा इन्द्रो नृषा श्रमि'। 'सनेक्र त्रेरनः'(३६४५) इति षत्वम्। 'इयं शुक्तिभिर्विषखाइवाब्जत्'। 'श्रा विधिकाः श्रवसा पञ्च क्रष्टीः'। श्रमेगाः।

3413. The affix विट् (the whole of which is elided) comes in the Chhandas after the verbs चन् 'to be born,' सन् 'to bestow,' सन् 'to dig,' क्रम् 'to pace' and ग्म 'to go,' when a word ending in a case-affix is in composition, and the final nasals are changed into long गा।

The words इन्द्रसि. उपसमें and सुपि are understood in this aftra. The verb. जन includes two verbs meaning 'to be born 'and 'to happen;' so also सन् means both 'to give ' and 'to worship,'

Of the affix বিহ the latter হ is indicatory, and is qualifying, as in VI. 4. 41. S. 2982, by which rule the final nasal of লন্তন &c., is replaced by long আ when the affix বিহ follows, and the whole affix is elided by VI. 1. 67. S. 375.

As आप + जन + विद = अस्ताः (Rig Ved. VII. 34. 16) 'born in water' (VI. 4. 41. S. 2982); गोजाः 'born in the heaven i e. God' '(Rig. Veda IV. 40. 5). So also from अन — गोषाः 'acquiring or bestowing cows' (VIII. 3, 108. S. 3645); गोषा इन्द्रेग्नण असि 'O Indra! bestower of cows! thou art lover of mankind' (Rig Veda IX. 2. 10). From अन — विश्वसाः 'digger of lotus stalk;' कूपखाः 'digger of well.' From अम् — दिश्वसाः 'who gets milk' as, आ दिश्वसाः श्रवसाः श्रवसाः एवस करदोः (Rig Veda. IV. 38, 10 and 40. 5). From गन — अग्रेगः उन्नेत्राम् 'the leader.'

#### ३४१४ । मन्त्रे खेतवहाक्यशस्यरांडाशी विवत् । ३ । २ । ७९ ।

'+ त्रवेतवहादीनां इन्यदस्यति वक्तव्यम् +' यत्र पदस्वी भावि तत्र गिवने।।पवादे। इस्वक्तव्य इत्यर्थः । त्रवेतवाः । त्रवेतवाहा । त्रवेतवाहः । उवयानि उवयेर्वा ग्रंसित उवयत्रा यजमानः॥ स्वयत्रासा । द्ववयत्रासः । पुरे। दात्रयते पुरे।ढाः !

3414. In the Mantra the affix विवन् comes after the words स्वेतवह, उक्यशस् and पुराडाश् ॥

The above words contain both the verb and the upapada; the fact of their being so given indicates that there is some irregularity in the application of the affix.

Thus the affix चित्रन comes after the verb वह preceded by the upapada प्रवेत as denuting an agent, while the force of the whole word so formed denotes an object. As प्रवेता एनं वहाँन्त = प्रवेतवाह nom. sing. प्रवेतवाः 'a name of Indra' (whom white horses carry). See VIII. 2. 67. S. 3416.

The affix विवान is applied to the verb श्रांस 'to praise' when preceded by

the word उक्ष का object or instrument; and then the masal is irregularly dropped. As उक्षानि उक्षेत्री श्रांति = उक्षशास, nom. sing. उक्षशाः (Rig Veda II. 39. 1.) 'a reciter of hymns, the name of the sacrificer.'

The विकन् is applied after the verb दाश 'to give,' preceded by पुरो, and a is change linto a, the force of the whole word denoting an object. As पुरेह दाश्यन्ति एन' = पुराहाश, nom. sing. पुराहा: (Rig Veda III. 28. 2) 'an offering.'

Var(:—The aigment इस is added to the words चतितवाह &c., when the pada affixes follow. Thus before pada terminations चतितवाह becomes चतित्वस् । Therefore its Instrumental dual is बतित्वास्थास्, pl. स्वेतवोधिः।

The augment इस् is not applied before सर्वनामस्यान and अ terminations. As, इवेतसाडी, त्रवेतवाड: 1 The whole declension this of word is given below:—

|              | Sing.                      | Dual.                | Plural.             |
|--------------|----------------------------|----------------------|---------------------|
| Nom.         | <b>प्र</b> वेतवा <b>६</b>  | <b>श्वे</b> तवाहै।   | ष्ट्रंतवादः         |
| <b>Ą</b> cc. | <b>ष्</b> वंतवा <b>द्य</b> | Do.                  | Do.                 |
| Ins.         | ष्रवेती हा                 | ष्ट्रवेत देशभ्याम्   | श्येतवाभिः          |
| Dat.         | प्रवेतवा हे                | Do.                  | <b>१</b> वेतवे,भ्यः |
| <b>∆</b> bl. | <b>च्चेतवा</b> हः          | Do.                  | Do.                 |
| Gen.         | <b>P</b> s).               | <b>श्</b> वेतवाद्याः | <b>ष</b> वेतवाहाम्  |
| Loc.         | <b>प्रवेत्</b> व्रश्चि     | Do.                  | व्यंत्रवःसु         |
| Voc.         | प्रवेतवाः or प्रवे         | त <b>वः</b>          |                     |

**३४१५ । सबे यजः । ३ । २ । ०२ ।** 

श्रवयाः । श्रवयाजी । श्रवयाजः ।

3415. In the Mantra the affix चित्र comes after the verb.

As बाह्याज्, nom. sing. बाह्या: (Rig. Veda I. 173. 12) 'the name of a Vedio. priest;' as त्यं यज्ञे वस्तात्रवावया ऋषि 'Thou art the priest of Varuna in the sacrifice.'

The division of this aphorism from the last in which it could have been included, is for the sake of the subsequent sutras in which the amounts of use only runs. This word is thus declined:—

|      | Sing.     | Dual.      | Plural.   |
|------|-----------|------------|-----------|
| lst. | श्रवयाः   | श्रवयाजे:  | षुष्ठयाजः |
| 2nd. | श्रवयाजं. | श्रवयाजी   | क्षवगाजः  |
| 3rd. | श्रवयाज्य | चुवयाभ्यां | श्रववेशिः |

३४१६ । स्रवयाः श्वेतवाः पुराडाश्च । ८ । २ । ६० । स्ते संवुद्धाः कतर्वार्धाः नियात्यन्ते । चादुत्रयशाः ।

3416. The इ substitution of VIII. 2 66 S. 162 takes place for the final of the Nominatives and vocatives of अवयज् , खेतवाइ and प्रोडाश giving the irregular forms अवया:, खेतवा: and प्रोडाः ॥

They are so exhibited here, for making them long in the Vocative singular also. For they could not have been lengthened in the Vocative singular, be-

cause VI. 4. 14 does not apply to it. Thus ভ স্থিতটো:, ভ ফুরীনবা:, ভ মুর্বারা: ॥ By force of ভ in the sûtra, we form বজ্যসা: also similarly.

५४९७ । त्रिजुपै सन्दिसि । ३ । २ । ७३ । इप स्वपदे वजीवंद् । उपवद ।

3417. The affix विच् comes after the verb यज् when उप precedes, in the Chhandas.

As उपयङ्भिरध्ये वहन्ति 'they carry it up with the उपयञ् formulas.' उपयञ् is the name of eleven formulas at a sacrifice,

३४१८ । बाता मनिन्क्वनिबद्यनिपश्च । ३ । २ । ७४ ।

सुखुपसर्गे चेापपदे त्रादन्तेभ्या धातुभ्यश्वन्त्रसि विषये मनिनादयस्त्रयः प्रत्ययाः स्युः । चाहिन् सुठामा । सुधीवा । सुपीवा । भूरिदावा । घतपावा । विन् । कीनालपाः ।

3418. The affixes मनिन् (मन्), क्वनिप् (वन्), वनिष् (वन्) and विच् come in the Chhandas, after verbs which end in long जा, when a case-inflected word or an upasarga is in composition.

The force of 'and' is to include विद्यः Thus सुदा + मिनन् = सुदामन्, 1st sing. सुदामा (Rig. VI. 20. 7) 'one who gives liberally;' सुधी + क्वनिष् - सुधी + वन् (VI. 4. 66 = सुधीवन, 1st sing. सुधीवा 'having good understanding;' सुधा + क्वनिष् = सुधीवन, 1st sing. सुधीवा 'a good drinker,' भूरि + दा + व्यंनिष् = भूरिदावन, 1st sing. भूरिदावन (Rig. II. 27. 17) 'liberal;' एतपावन 1st sing. सदावा (Yaj. VI. 19) 'ghee-drinker.'

The affix विख् is also included in this aphorism. As कीलाल + था + बिच् = कीलालपा: (Rig. X. 91. 14) ' nectar-drinker.'

३४९९ । बहुलं छन्दसि । ३ । २ । ८८ । उपपदानारेःपि इन्तेर्बहुलं क्रिप्स्यात् । मानुद्वा । पिनुद्वा ।

8419. In the Chhandas, the affix किए diversely comes after the verb इन् 'to kill' with the sense of past time, even when the word in composition with it is other than those mentioned in III. 2. 87. S. 2998.

This aphorism ordains क्षिण in cases which are not governed by the restrictive rule contained in III. 2. 87. S. 2998. As मात्हा सप्तमं नरकं प्रविश्चेत् 'may the matricide enter the seventh hell;' so also पितृहा ' patricide.'

Diversely we find also मात्रवातः and पित्रवातः।

The Past participle Nishthâ is generally formed by स, but in the Vedas, it is formed by the affixes of the Perfect tense also, and the Perfect itself is formed sometimes by the affixes कानच् and क्रमु as already taught in the sûtras III. 2. 105 S.3093; III. 2. 106 S. 3094; III, 2. 107 S. 3095. They are repeated here again.

३४९९ का। इन्द्रसि लिट्। ३। २। १०५। भूत संमान्ये। 'ऋषं व्यावाएषिवी स्नाततान'।

3419 A. In the Chhandas, the affix terms comes after a verb, with the force of Past participle, and Past tense in general,

As यहं द्यावाए विश्वी आत्मान 'I stretched the heaven and the earth.' Here the word जानसान has the force of nishthâ.

**५४**५८ ख । लिटः कानज्वा । ३ । २ । १०६ ।

3419 B. In the Chian das, the affix बिह is optionally replaced by the affix कानच .e., the affix has the force of the Perfect.

As आनि विकान: 'he consecrated the fire; 'सोमं सुतुवात: 'he pressed the soma juice.'

This affix comes after those verbs only which take Atmanepada terminations. See I.4. 100. तुतुज्ञान (Rig Veda I. 3. 6).

३४१९ ग। इसुरच । ३ । २ । ५०८ ।

कृन्दिसि जिः कानस्तुसूत्रास्तः। 'चकागा वृद्धि।' यो ने प्राने चरिया प्रघायः'। '+ इन्द्रस्थघश्वदात्परंक्तायां कः ज्वत्तव्यः +'। क्योच्छन्दिसि (३९५०)। उपत्ययः स्यःत्। प्रघायुः । '+ एरकधिकारे जवस्या कृन्दिसि वाच्या +'। 'क्यास्तुसे जवः'। 'देवस्य स्वितः स्वे'।

3419 C. In the Chhandas the affix क्य is optionally the substitute of लिट् .e., the kvasu formed word has the force of the Perfect.

As जांचित्रस् lst sing. जांचित्रान् 'eaten' (Yaj. VIII. 19); परिवास् 1st sing. परिवान् 'drunk.'

Thus चक्राणा द्वीका पैांस्यम् (Rig Veda VIII. 7. 25).

या ना अग्ने अरिदान श्रदायु: (Rig Veda I. 147. 4).

Here the word भारित्वान is formed from the root रा 'to give,' with the affix क्रम having the force of Perfect. The Negative Particle म is added. Thus रा + क्रम = रा रा + क्रम = र रा + क्रम + क्रम = रा रा + क्रम = र रा + क्रम = रा रा क्रम = र रा + क्रम = क्रम = रा रा क्रम = क्रम =

By S. III. 1. 8. S. 2657, the affix and is added to a noun in order to denote a wish for one's own self. The following vartika makes an exception in the Vedas.

Vart:—In the Vedas, the affix काच् is added after the word चार, even when the wish is with regard to another. As मा त्वा चुका चायायो चित्रन. Here चाया (pl चायाया:) is formed by kyach, उ being added by III. 2. 170. S. 3150, and चा is added by VII. 4. 37. See Rig Veda I. 120. 7. Thus चार काच = चार + प + प (III. 2. 170. S. 3150) = चारा + प (VII. 4. 37. S. 3590.)

By sûtra III. 3.56. S. 3231. the affix we is added to roots ending in wor , but in the Vedas this affix is added even after roots in z or z by the following Vârtika.

Vart:—The words जब and सब are formed by the affix ऋब् and they occur in the Vedas. As 'ऊर्द्धारस्त में जब:,'। देवस्य सिंग्तः, सबे (Rig Veda V. 82. 6.)

These roots  $\overline{g}$  and  $\overline{g}$  would have otherwise taken the affix  $\overline{g}$ . The form would have been the same, but there would be difference of accent. See Rig. I. 112. 21, and Yaj. XI. 2.

३४२० । मने वृषेषपचमनविद्भवीरा उदासः । ३। ३। १६।

वृषादिभ्यःक्तिन्स्यात् । स चादात्तः । 'सृष्टिं दिवा' । 'सुम्निम्ह्ये' । ' प्रचापक्तीकत' । 'स्यं ते नव्यक्षी मितः' । वित्तिः । भूतिः । 'सम्ने सा याष्ट्रि बीतये । 'साती स्थामीभयासः' । 3420. In the Mantra literature, 'ktin' acutely accented comes after the following roots, forming words in the feminine gender, denoting a mere action:—'vrish' (to rain), 'ish' (to wish), 'pach' (to cook), 'man' (to think), 'vid' (to know), 'bhû' (to be), 'vi' (to go, to consume) and 'râ' (to give).

The construction of this sûtra is anomalous. Instead of the bases being put in the ablative case, they are put in the nominative case. Thus दृष्टिः 'raining'; दृष्टिः 'wishing'; पितः 'cooking'; मितः 'thinking'; वितिः 'knowing'; मृतिः 'being'; वीतिः 'consuming'; रातिः 'giving'.

As "स ने। वृष्टि दिवः" (Rig Veda 11. 6. 5).
सुम्रमिष्ट्ये (Rig Veda VI. 70. 4).
पचात्पक्तीकत (Rig Veda IV. 24.7).
नव्यसी मितः (Rig Veda VIII. 74. 7).
भूतिमूदिमः (Rig Veda I. 161. 1).
भ्रातमूदिमः (Rig Veda I. 161. 1).
भाग भाषादि वीतये (Rig Ved. VI. 16. 10).
रातौ स्यामाभयासः (Rig. Ved. VII. 1, 20).
३४२१। क्रन्दिसि गत्यर्थेभ्यः। ३।३।१२९।

र्देषदादिष्रपपदेषु गत्यर्थेभ्यो धातुभ्यश्कन्दसि युरस्यात् । खलीऽपवादः । सूपसदने।ऽनिनः ।

3421. The affix 'yuch' comes in the Chhandas, after roots having the sense of 'to go', when the word 'îshad' &c. meaning 'lightly' or 'with difficulty' are in composition with such verbs.

This debars the affix खन् of III. 3. 126, 127 S. 3305 and 3308. Thus सूप-स्वनोऽग्नि:। सूपस्टनमन्तरिद्यम्। See T. S. 7. 5. 20. 1.

**३**४२२। त्रान्येभ्योऽपि दुश्यते । ३ । ३ । १३०।

गत्यर्थेभ्या येःन्ये धातवस्तेभ्याःपि इन्दि युच्त्यात् । 'सुवेदनामक्रणाद्वस्त्राणे गाम्'।

3422. The affix 'yuch' is seen to come in the Vedas, after other verbs also, than those meaning 'to go'.

Thus सुदोश नाम कवोद ब्रह्मको गां; so also सुवेद नाम कवोद ब्रह्मको गां॥ (Rig Veda X. 112, 8).

३४२३। छन्द्रित लुङ्बङ्बिटः । ३ ।४।६।

धात्वर्धानां संबन्धे सर्वेकालेण्वेते वास्यः। यत्ते यशास्त्रं प्रत्ययाः। लुङ्गिः। 'देवा देवेभिरागमत्'। लाडर्षे लुङ्। 'इदं तेभ्याकरं नमः'। लङ्ग 'ऋग्निमद्य है।तारमवृश्वीतायं यन्नमानः'। लिद्। 'ऋद्या समार'। ऋद्या मियत इत्यर्थः।

3423. In the Vedas, the Aorist, Imperfect and Perfect are optionally employed in all tenses, in relation to verbs.

The words धातुसम्बन्ध and श्रन्यतरस्याम् are understood here also. By saying 'optionally', other tense affixes may be similarly employed.

Thus देवे। देवेभिशामन् (Rig. I. 1. 5). 'O God Agni! come hither with the gods'. Here the Aorist जागमन् has the force of the Imperative. ये भूतस्य प्रचेतस इदं तेभ्योऽकरं नमः 'I make salutation &c. &c.' (Rig. X. 85.17). Here अकरं is Aorist (जुक्) and has the sense of the Present.

So also चानिमदा द्वेतारमव्यातिषयं यज्ञमानः। Here सङ् is used instead of सद्। So also चट्टा ममार = चटा मियते। Here सिद is used instead of सद।

Note:—— कारास् is formed with the affix कर of the Aorist because the root ग्रास् has an indicatory स् in the Dhàtupâtha and belongs to Púshâdi class.

चकरम् here चित्र is replaced by चक् by sûtra VII. 2. 13. S. 2293. Thus इस + चक् + मृ. Then there is guna by VII. 4. 16 S. 2406. With the augment च we get चकरम " I did."

श्रव्याति from वृज् 'to choose'; add सङ्, and क्ला vikarapa because the root belongs to Kryâdi class. Then there is long ई by VI. 4. 113. S. 2497. Thus we have चत्र्योत ॥

३४२४ । लिङ्ग्रं लेट । ३ । ४ । ७ ।

विध्यादै। हेतुहेतुमद्भावादै। च धातीर्नेद स्याकन्दिशः।

3424. The affix 'Let' is optionally employed in the Vedas, wherever the Potential can be used.

The formation of सेंद्र is shown in the subsequent sûtras. In the first place, the vikaraṇa सिष् is sometimes added between the Personal-endings and the root. Secondly, the Personal-endings themselves lose their द thus ति becomes स्, दि becomes स्। Thirdly, the word takes the augment सद and साद between the Personal-endings and the root. Fourthly, the सिष् vikaraṇa sometimes causes Vriddhi also.

#### ३४२५ । सिट्यहुलं लेटि । ३ । ९ । ३४ ।

3425. सिष् is diversely the affix of a verbal root when लेट् follows.

#### ३४२६ । रतश्च लापः परस्मैपदेषु । ३ । ४ । ८७ । सेटिस्तिकामिता सोपा वा स्थात्यरसमैपदेषु ।

3426. In the Parasmaipada affixes the 'i' is optionally elided in the Subjunctive.

The an of the the preceding Ashţâdhyâyî sûtra III. 4. 96, is understood here also.

#### ३४२० । लेटोऽडाटी । ३ । ४ । ९८ ।

लेटः ' बाद ' ' बाद ' स्तावागमा स्तः । ता च पिता । '+ सिख्य हुलं ग्रिट क्तव्यः +' । चुन्धिः । ' प्र ग्रा बार्यूष तारिवत् । 'सुपेशसस्करित जे।विवन्धिः । ' श्रा साविवदर्शसानाय श्रम् । सिप इलोपस्य चाभावे । 'प्रताप्ति विद्युत्' । 'विषः सूर्ये प्रियो श्रम्ना भवाति' ।

3427. The augments 'at' and 'ât' are added to the personal endings of the Vedic Subjunctive.

The augments ऋद and ऋाद are पित् and are not to be added at once, but by turns. Thus जुष् + सिए + ऋद + त् = जीविषत्; तारिषत्, मान्दिवत्; similarly चत् + ऋाद + ति = पताति; च्यावयाति । See III. 1. 34 for the addition of सिए in the above.

Vart:—The vikarana सिष् is treated as जित् and therefore causes VriddhiThus from the root त we have तारिषत्, as तू + तिष् = तू + सिष् + तिष् = तू + सिष् + तिष् = तू + सिष् + तिष् = तार + स + स + ति = तारिषत्। Thus प्र या श्रायंति तारिषत्।

Similarly जाषिवत् from जुबी ग्रीतिसेवनयाः ; as in सुपेश्स्करित जाबिविद्ध ।

Similarly श्रश्चाविषत् from षुष्ठसवैश्वयंथाः, as in the following— या साविषदर्श्यसानाय श्रहम् (Rig Veda X. 99. 7.)

But when there is no शिष् added, and the e of the Personal-endings is not elided, then we have forms like पताति दिख्त and प्रियः सूर्वेषिया भागाभवाति (Rig Veda V. 37. 5)

In fact केंद् is a composite Mood, and may be considered to have six tenses as shown below:—

|          | 1              | .—Present.—सेद           |                     |
|----------|----------------|--------------------------|---------------------|
| I.       | भवति           | भवतः                     | भवन्ति              |
|          | भवाति          | भवात:                    | भवान्ति             |
| II.      | सर्वार         | भे <b>त्रद</b> ः         | भव्य                |
|          | भवासि          | भवायः                    | भवाष                |
| III      | . भवामि        | भवाव:                    | भवामः               |
|          |                | भवाव                     | भवाम                |
|          |                | II.—Imperfect.           |                     |
| I.       | सवत्           | भवतः                     | भवन्                |
|          | भवात्          | भवातः                    | भवान्               |
| II.      | 31-44          | भवचः                     | भवष                 |
|          | महा:           | भवायः                    | भचाच                |
| Щ        | . भगम्         | भवावः                    | भवामः               |
|          |                | भवाव                     | भवाम                |
| _        |                | Present Conditional.     | •                   |
| I.       | भविषत्ति       | भविषतः                   | भविषन्ति            |
|          | भविषाति        | भविवातः                  | भविवान्ति           |
| 11.      | भविषसि         | भविषयः                   | भविषय               |
|          | भविषासि        | भविषायः                  | भविषाच              |
| 111      | . भविषामि      | भविवावः                  | भविषामः             |
|          |                | भविवाद                   | भविषाम              |
| _        |                | Imperfect Conditional.   |                     |
| Į.       | भविष्त्        | মবি <b>বন:</b>           | भविषन्              |
|          | भविषात्        | र्भाववातः                | <u> মন্ত্রিলান্</u> |
| 11.      | भविषः े        | भविषयः                   | भविषय               |
|          | <b>মবি</b> দা: | भविषाचः                  | भावषाच              |
| AII.     | . अविवाम्      | भविषायः                  | भविवामः             |
|          |                | মবিষাৰ<br>               | भविषाम              |
| _        |                | ong Present Conditional. |                     |
| ı.       | भाविषति        | भाविवतः                  | भाविषन्ति           |
|          | भाविषाति       | भाविवातः                 | भाविषान्ति          |
| 11.      | भाविषसि        | भाविषयः                  | भाविषय              |
| ***      | भाविषासि       | भाविषायः                 | भाविषाच             |
| III      | . भाविषमि      | भाविषावः                 | भाविषामः            |
|          | T7 T           | भाविषाव                  | भाविवाम             |
| <b>T</b> |                | ong Imperfect Conditiona |                     |
| I.       | भाविषत्        | भाविषतः                  | भाविषम्             |
|          | भाविकात्       | भा विद्यातः              | भाविषान्            |
|          |                |                          |                     |

II. মারিব: মারিবর: মারিবর
 মারিবর: মারিবরর: মারিবরর:
 মারিবরর: মারিবরন

 মারিবরন
 মারিবরন
 মারিবরন

#### ३४२८ । स उत्तमस्य । ३ । ४ । ९८ ।

लेडुतमसकारस्य वा लापः स्यात् । करवाव । करवावः । देरेत्वम् ।

3428. The 's' of the first person is optionally elided in the Subjunctive.

As करवाव or करवाय:, करवाम or करवाम:। The first person is used in the sûtra to indicate that the स is not elided in any other person.

#### ३४२८। ऋात से। ३। ४। ८५।

नेट त्राकारस्ये स्यात्। 'सुतेभिः सुप्रयसा मादयैते'। त्रातामित्याकारस्यैकारः। विधि-सामर्थ्यादाट ऐत्वं न। त्रन्यया हि ऐटमेव विदध्यात्। 'ये। यज्ञाति यज्ञात इत्'।

3429. In the Subjunctive, 'ai' is the substitute of 'â' of याताम् and याधाम् in the first and second person dual of the Atmanepada.

Thus सन्त्रयेते, सन्त्रयेथे, करवेते, करवेते। Why is not the augment चाद changed into से ? Because otherwise the rule enjoining चाद would be superfluous, and the sutra enjoining चाद ought to have enjoined सद at once.

सुतिभि : सुप्रयसा माद्येते (Rig Veda IV. 41, 3). Here the affix आताम् is changed to एते ॥ The regular form एते the आ is changed to ए by III. 4 79. S. 2233.

The आ of the augment आह is not changed to से as we have already said above, and here we have the forms यज्ञान छट. या यज्ञान यज्ञान सन् (Rig Veda VIII, 31.1).

#### ३४३० । वैतार्ज्यत्र । ३ । ४ । ९६ ।

चेट् एकारस्य 'से' स्याद्वा । 'श्वात से' (३४२६) इत्यस्य विवयं विना । 'पश्चनामीशे' । 'यहागृह्यान्ते', । 'श्रन्यन्न' किस् । 'सुप्रयक्षा सःदयेते'।

3430. In the Subjunctive, 'ai' is optionally the substitute of 'e', in other places than those mentioned in the last sûtra.

Thus श्रये, ईश्रे &c, in the following examples: — सप्ताहानि श्रये, बहमेव पश्चनामीशे, मदया एव वे। यहा गृह्यान्ते, मद्धेवत्यान्यव वः पात्राग्युच्यान्ते। And in the alternative we have simply ए. as यत्र क च ते मना तहम दशस्त्रत्य।

Note: - इंग्रें from the root ईम्र ऐंग्यों। It is the lat Pers. Sing, The Atmanepada Personal ending इट of the lat Pers. Sing. is changed to ऐ। This द is not elided by. III. 4. 97. S. 3426, because that sûtra is confined to Parasmaipada द ॥ The द is changed to ए by III. 4. 79. S. 2233, then ए changed to ऐ by this sûtra.

गृह्यान्ते from यहि in the Passive. The u of the Passive is added, and then the 3rd Pers. Plural फि or आस्ति। The Personal ending takes the augment आद् and becomes आन्ति। The t of यह is changed to स by VI. 1. 16. S. 2412, and the द of आन्ति is changed to u by III. 4. 79. S. 2233, and this u is changed to u by the present sûtra.

### ३४३१ । उपसंघादाशङ्क्योश्च । ३ । ४ । ८ ।

पणवन्ध श्राशक्कार्यं श्र लंद् स्थात्। 'श्रष्ठमेव पश्चनामीशे '। 'नेज्जिक्सायन्ता मरकं पताम '। इसः इतः श्रानक्की ' (२५५०)।

3431. Where a contingent promise (a reciprocal agreement), or where apprehension is implied, the affix 'Let' is employed after a root, in the Chhandas Literature.

The word उपसम्बाद means 'reciprocal agreement, contracting to do.' Thus यदि से भवानितं कुर्याद अञ्चलित भवत इदं दास्यासि 'If you do this for me, I will give this to you.' Agreements like these are called उपसम्बाद; while guessing or inferring the result from a cause is called आश्राज्ञा 'apprehension or fear.'

Thus श्रष्टमेव पञ्चनामोशे ॥ This is the reply of Rûdra, when he was solicited by the Devas, to conquer Tripura. The word पश्च means "bound souls, jivas treading the round of Samsára." पताम is Let the final स is elided by III. 4. 98 S. 3428. मदया यद्य या गृह्यान्ते ॥ मद्भेवन्यान्येव द: पाताययुद्यान्ते ॥ नेजिक्सायन्ते (or. नेजिक्सायन्ते) नरकं पताम ॥ (Nir. I. 11. Bohtlingk) = जिक्सावरयोन नरकपात श्रायंत्र्यते ॥ All the above examples have the sense of Potential, but the Subjunctive (Let) must be employed necessarily in these senses and not optionally, which anuvitti was understood in the last sûtra.

By III. 1.83, S. 2557, in the Imperative 2nd Pers. Singular, शानस् is sometimes substituted for the vikarana भना, after the Kryâdi roots ending in consonants. By the next sûtra, शासस् is optionally the substitute in the Vedas.

#### ३४३२ । इन्द्रसि शायजपि । ३ । ९ । ८४ ।

क्यिपश्चताच्छानच्। '+ द्वयत्तोभंश्कन्दिस +' इति द्वस्य भः। 'गृभाय जिद्वया मधु'। 'वधान देव सवितः'। 'क्यनिदिताम्—' (४९५) इति वन्धातेनंतोषः। 'गृभ्यामि ते'। 'मध्या जभार'।

3432. In the Chhandas, शायच् is also the substitute of इना after roots ending in consonants, when हि follows.

Thus गुभाय जिहूपा मधु (Rig Veda VIII. 17.5) "take up the honey with the tongue." The affix गानच् is also employed by force of the word api in the aphorism as अधान पश्च 'bind the beasts.'

Vart: — In the Chhandas, भ is substituted for the स of स and सस ॥ Thus गर्दभेन संगरित; महदस्य गृभ्याति; सामिधेन्योजियि, उद्याभञ्चित्वाभञ्चश्रद्वा श्रदीवृथन् ॥

Note: — गुभाय is derived from यह 'to seize'; the र is vocalised by यहिष्या etc. VI. 1. 16 S. 2412; and ह changed to भ by the vartika above given. Thus यह जना + हि = गृह + ना = गृभ् + ना = गृभ् + जाय (धायच्) = गृभाय 'take up thou.'

Note: — अधान is formed by शानच्; a ided to the root बन्ध 'to bind' the nasal is elided by VI. 4. 24 S. 415; the Imperative affix हि is elided by VI. 4. 105 S. 2202. Thus बन्ध + भना + हि = बध् + भना + हि = बध् + भान + हि = बध् + धान + हि = बध् + भान + हि = बध् + धान + हि = बध् + धान + हि = बध् + धान + धान + हि = बध् + धान +

Other examples of the change of z into w by the above vartika are given below:—

गुभ्णामिते (Rig Veda X. 85. 36). मध्याजभार

#### ३४३३ । व्यत्ययो बहुलम् । ३ । ९ । ८५ ।

विकारणानां बच्चलं व्यत्ययः स्याच्छन्यति । 'चावडा मुख्यस्य भेदति '। भिनतीति प्राप्ते । 'करसा मरते पतिः'। मूयत चित पाप्ते । 'दन्हो वस्तेन नेवतु'। नयतेलाद् प्रपृष्ठिपी द्वी विकरका ॥ ' दन्द्रोवा युत्रा तदवेम वृत्रम्'। तरेमेत्यर्थः । तरतेर्विध्यादी निक् । दःश्रप्धिप्वेति चया विकरणाः ॥

कुप्तिकृपग्रहितक्वनरायां कालक्वलक्करकर्त्यक्वं च।

व्यत्यविम्छिति श्वास्त्रकदेवां से। पि च सिध्यति बादुवनेन ।

'धृरि दिन्नण।याः'। दिन्नणस्यामिति श्वामें । 'चैवानं ये श्राव्यद्वप्राय तन्नति'। तन्नन्तीति श्वामें ।

स्वयत्यः परस्मैपदात्मनेपदे। 'श्रुमचारिणमिक्कते'। स्वक्रतीति श्वामें । 'श्रुतीपसन्य कर्मिर्यूध्यति'।

सुध्यत दित श्वामें । 'मधे।स्तुमा द्वासते'। मधुन दित श्वामें । नरः पुरुषः । 'श्रधा स वीरैर्द श्वभिक्तिः

यूयाः'। वियूयादिति श्वामें । कालः कानवाची ग्रत्ययः। 'श्रेनेऽन्तीनाधास्यमानेन'।सुदे विवये सद् ।

तमसी ना श्रद्भात'। श्रधुचदिति श्वामें । 'सिन्न वर्षं च सुरग्रः'। सिन्ना वर्यमिति श्वामें । स्व व्य

त्ययस्तुवस्यते । कर्वष्ठस्यः कारकमात्रपरः । तथा च तहाचिनां कर्तास्त्रतानां व्यत्ययः । सचावायत्रस्य विश्वयेऽच् । सवयष्ठे विश्वेषः । यहो यश्चस्यादारभ्य 'सिङ्काशिष्यह्' (३४३४) दृति ककारेसा । प्रत्याश्वारः । तेवां व्यत्ययो भेदतीत्यादिकतः एव ।

3433. In the Chhandas there is diversely an interchange of the various vikaraņas and the rest, which have been ordained under special circumstances.

The word ट्याय means transgression of the fixed rule, or interchange; taking of two vikaranas at a time, and so on. Thus भेदान = भिन-अप् + ति; in stead of भिनाति from the root भिन्न 'to split', belonging to the Rudhâdi class; e. g. आगरा शुकास्य भेदित (Rig VIII. 40. 11) "He (Indra) breaks the eggs (children) of Shushna"; so also, सरसा मरते पति: (Rig. X. 86. 11.); here there is मरते = (म + अप + ते) instead of स्थिते; the root म belonging to the Tudâdi class. So also there are two vikaranas at one and the same time, in the following. प्रदेश सरतेन तेयतु 'May Indra lead by this abode'; here there is नेयतु 3rd per, sing. of the Imperative (तेयह) of the root नो 'to lead'; there are two vikaranas स्थिप and अप instead of नयतु = (नो + अप + मु); प्रदेश युवा तडवेस सुत्रम् (Rig. VII. 48. 1). The word तबवेस (त + उ + स्थि + अप + अम) is the lst per, sing. of the Optative (तिष्ट), of the root न and is formed by three vikaranas; the classical form, bein g तरेस 'may we cross.'

Karika:—In the Valdic literature we have many apparent irregularities with regard to the application of (1) सुष (case-affixes), (2) तिङ् (Personal-endings), (3) उपयद्ध (Parasmaipada or Atmanepada affixes), (4) rules of gender, (5) person or (6) tense (7) rules of interchange of consonants, or (8) of vowels, (9) rules of accent (10) rules relating to कत् and तिङ्कत affixes and (12) rules relating to the affixes included in the pratyâhâra पङ् (III. I. 22 to III. 1. 86). All these irregularities are explained by the author by the word बहुत्तम् ॥ In fact, the word bahulam not only covers, but explains and justifies all Vaidic anomalies

Nors:—The word সাহারক্ " science-maker," in the above kârikâ refers to Pâṇini.

Thus:---

(1). Irregular application of case affixes: शुरि दक्तिणाया: (Rig Veda I. 164. 9.)

Here द्वीतकायाः (Genitive) is used instead of the Locative दिवास्थाम् ॥

- (2). Irregular application of Personal-endings: चवालं ये प्रश्चयूवाय तद्धति (Rig Veda I. 162. 6). Here तद्धति is used instead of तद्धनि ॥
- (3). Irregular use of Parasmaipada and Atmanepadas : as, प्रसचारियामिकते। Here Atmanepada इक्कते is used instead of Parasmaipada इक्कति॥ Similarly মনীয়মভ্য ক্রিয়িখনি instead of যুখন।।
- (4). Irregular use of Genders, as मधीस्तृता स्थासते। Here the word मधु which is Neuter gender, is declined as Masculine. The classical form is मधुनः ॥
- (5). Irregular use of Person. The word भर: in the Kârikâ means Person. As सभा सवीरे: देवीम विद्या: instead of विद्यान ॥ Here 2nd Person is used for 3rd Person. This word is the Benedictive Mood of the root सु "to mix," with the prefix वि ॥
- (6). Irregular use of Tenses. The word min in the Kârikâ means the affixes denoting time. Thus ছন্তাঃ লোল আছাহানাল । Here सूद् is used instead of सुद्। It is formed from আ with the affix সামস্থ(III. 3. 14. S. 3107) and the Mood. affix स्थ(III. 1. 33. S. 2186), and the augment सुक् (VII. 2. 82. S. 3101).
- (7). Irregular interchange of consonants : as, तमसे। गा चतुत्तत् । Here द is, not changed to ध । The proper form is चधुत्तत् ।
  - (8) Irregular vowels : an, मित्र वर्ष च सूरवः instead of मित्रा वयम् ॥
  - (9). Irregular use of Accents. This will be illustrated later on.
- (10). Irregular use of Kârakas. The word कर्त in the Kârikâ means Kâraka; and includes the Krit and Taddhita affixes. Thus from the root আৰু 'to eat' with the upapada আৰ, a compound is formed by adding the affix আয় । Thus আৰ + আৰ্ + আয় = আবার: । But in the Vedas, affix আহ্ is used. Thus আৰ + আয় + আয় = আয় বার: । Here though the resulting form in both cases is the same, yet in analysis they will be different. Thus in one case it would be আয় + আয়ায়, in the other আয় + য়য়য়য় ॥
- (11). The up in the Karika is a Pratyahara formed with the u of III. 1. 22, and the p of up in III. 1. 86. There is irregular use of these affixes also in the Vedas. These affixes are:—
- 1. यह Intensive affix. 2. गिष्ठ Causative and Churâdi class affix. 3. यह Kandu yâdi class affix. 4. जाय: 5. इंग्ड्र 6. गिड़ 7. स्य and तामि of the Future Tense &c. 8. सिए of Let. 9. श्राम् of Perfect. 10. स्ति and सिन्, क्ल, चड्. and श्राङ्क and चिष्ण of the Aorist. 11. यह of the Passive, 12. The vikaranas श्राप, श्रयन, श्रन, श्र. श्रमम्, उ, श्रमा, and the Benedictive श्रद्ध। The irregular use of these has already been illustrated in the examples like भेदिन &c.

#### ३४३४ । लिङ्याशिष्यङ् । ३ । ९ । ८६ ।

भाशीर्लिङ परे भातारक् स्याच्छन्दि । 'वच सम्' (२४५४) । 'मंत्रं वीचेमानये'। • दृशेरावक्तव्यः +'। 'पितरं च दृशेयं मातरं च' श्रिङ तु 'स्रदृऽिङ –' (२४०६) इति गुग्धः स्यात्।

3434. The affix चड़ is employed in the Chhandas when the affixes of the Benedictive (चाशीनंड) follow.

This debars श्रम्. The affixes of the Benedictive are årdhadhåtuka by III 4. 116. S. 2215; but in the Vedas they are sårvadhåtuka as well; see III. 4. 117. S 3435. The scope of the present rule is confined to the Benedictive of the verbs स्था. गा, गम, बस्, बद् श्रक् and बहु; as उपस्थेयम्; सरम्मुपगेयम्, गमेस जानता गृह्यन्, मंद्रं बीचेमाग्नये; विदेशमेनां मनीस पविष्ठां; व्रतम् चिष्यामि सस्ककेयम्; स्वगं लेक्साइहेयम्.

Vart:—The affix प्रक्र is employed in the Chhandas after the verb दुश in the Benedictive. Had there been प्रक्र, it would have caused guna by rule VII. 4. 16. S. 2406; to prevent this, प्रक्ष is ordained; as पितरंच दुशेषं मातरंच (Rig Veda I. 24. 1). 'May I see the father and the mother.'

#### ३४३५ । इन्दस्यभयषा । ३ । ४ । १९० ।

धात्वाधिकार उक्तः प्रत्ययः सार्वधातुकार्धधातुकोभयसंसः स्वात् । 'वर्धन्तु त्वा सुष्टुतवः'। वर्धविन्त्वत्यर्थः । क्राधंधातुकत्वािषण्णोषः । 'विश्वविद्यत्यर्थः भावंधातुकत्वात् कृतः क्रुभावक्व । 'सुक्षनुवाः--' (२३८०) इति यस् । 'त्राद्रगमधनजनः किष्यन्ते । लिद् सः' (३९५०) । त्रादन्तादः वर्धान्ताद्रमःदेश्च किष्किने स्तः । ती च निद्वत् । 'विभर्वज्ञम्'। 'पिः सोमगः' 'दिवर्गाः । जिम्म्युवा'। 'जिध्वृं त्रयमिनियम्'। जिप्तः । निद्वद्वावादेव सिक्केः क्रुक्त्यत्वम् (२३८३) इति गुग्रवाधनार्थे कित्वम् 'बहुनं क्रन्वसि '(३५०८) इत्युन्वम् । ततुरिः । जगुरिः ।

3435. In the Vedas this distinction of 'sarvadhatuka 'and 'ardhadhatuka' is not always maintained, and the affixes ordained after roots are promiscuously employed.

In the Vedas, there is no hard and fast rule about sarvadhatuka and araha-Sometimes the far and funtare treated as if they were Thus वर्धन्त त्या सुद्धतयः। Here the affixes of the लोह are ArdhAdhAtuka. treated as ardhadhduka and consequently there is the elision of the fuzz by rule VI. 4. 51. S. 2313 ; the proper form of this word would be वर्धयन्त । Sometimes ardhadhatuka affixes are treated like sarvadhanuka affixes; as ufuat; here the affixes of the faz are treated as sarvadhatuka and so there is the Vikarana भन and the sais changed into a । Thus, a + भू+ अनु + हरे = a + भू + नु + हरे (III. 1. 74. S. 2386.) = वि + ग्र + न्य + च्रे (VI. 4. 87. S. 2387.) = विश्विपित्ररे। Similarly, सन्तिरे। The निङ is sometimes treated in the Vedas both as archadhatuka and sarvadhatuka at one and the same time; as उपस्थेवाम् अरणं ब्रहन्तम्। Here, by treating the offix as ardhadhatuka, there is elision of a in the few (VII. 2. 79. S. 2211) and by treating it again as drdhadhatuka the mi of wi is changed into vi So also in waf-a the affix is treated as saarvadhatuka and there is no substitution of भू for प्रस as required by II. 4, 52. S. 2470.

In this connection, we read here again the sûtra; III. 2. 171. S. 3151.

#### ३४३५ क । त्राद्रगम्हनजनः किकिनी लिट् च । ३ । २ । ९७९ ।

3435. A. In the Chhandas, the affixes 'ki' and 'kin' in the sense of 'the agent having such a habit &c' come after the verbs that end in long 'â' or short or long 'ri' and after the verbs gam 'to go,' han 'to kill,' and jan 'to be produced,' and these affixes operate like 'Lit' causing reduplication of the root.

विश्वविद्यम् (Rig Ved. VI. 23. 4). From the root भूज् + कि = विभः। Reduplication because treated as लिट्र।

पपिः सोमम् ( ,, "), From पा + कि = पपिः।

दंदिगाः ( ,, ,, ). From दा + कि = दिः

कांत्रमधुता (Rig Veda VII. 20, 1.) From गम् + जिन् = कांग्म: 1 The penultimate m is elided by VI. 4. 98. S. 2263.

जिञ्च नमसिनियम् (Rig Veds. 1X. 61. 20). From छन् + जिन् = जिञ्च । च changed to च by VII. 3. 54. S. 358.

खिं चित्र की अम् (T. S. VII. 5. 20. 1.) From अन् + जिन् = सितः

Q. "Now all the above roots either en! in vowel or in simple consonants, and therefore by कांग्रेगगाल लिट् कित् (I. 2. 5. S. 2242), the affixes कि and किन् (the real affix is द्व) would be कित्; why are these affixes enunciated with an indicatory क् ?" Ans. They are read at कित् in order to prevent guna in the case of roots ending in long च ; for by VII. 4. 11. S. 2383, लिट् alone would not have been किन् after long च ॥ The usefulness of the affixes being कित् is illustrated in the next two examples.

मित्रावरणा ततुरिम् (Rig Veda. IV. 39. 2), ततुरिम् = तारकं । दूरे ऋध्वाजगुरिः (Rig Veda X. 108. 1).

Here from the roots तृ स्वयन तरवाया: and गृ निगरवी both ending in long ऋ we get the forms तत्त्वि: and अगुरि: by the affix कि ॥ Had the affix been merely इ without indicatory आ, it being like लिट् would have caused guns of ऋ by VII. 4. 11. S. 2383; but the indicatory क prevents it.

Thus तू + कि = तुर् + कि (the आह is replaced by उर् by VII. 1, 103. S. 3578.)
Then there is reduplication. And we should get तुर् तुर् + प । But by I. 1. 59
S. 2243, the उर् substitution does not take place first. It is after reduplication that VII. 1. 103. S. 3578. finds scope. Thus त + कि = त् तू न कि = तर्तू + कि (VII. 4. 66. S. 2244.) = तत् + कि (VII. 4. 60. S. 2179). At this stage will apply sûtra VII. 4. 11, and we have तत्ति: !!

Similarly we get जागृरि: ॥

३४३६ तुर्नर्णे सेसेनसेग्रसेन्क्सेक्सेनध्येग्रधेन्कध्येकध्येन्तध्येकध्येन्तवैतवेङ्-सर्वेनः । ३ । ४ । ९ ।

से। 'वचे रायः'। सेन्। 'ता वामेषे'। श्राप्ते। 'श्रार्थो जीवसे धाः'। श्रप्ते वित्वादाद्युदातः क्ष्ये। प्रोषे। क्षयेन्। 'गवामिव श्रियसे'। श्रध्ये। श्रध्येन् ' जटरं एगध्ये'। पत्त श्राद्युदातः क्षध्ये। क्षयेन्। श्राष्ट्रवर्षे। पत्ते नित्स्वरः । श्रध्ये। 'राधमः सञ्च माट्यध्ये'। श्रध्येन्। 'वायवे प्रियध्ये'। तवे। दातवाडः तवेङ्। सूतवे। तवेन्। कर्तवे।

3436. In the Vedas the following affixes come after roots with the force of the affix 'tumun', viz:—'se', 'sen', 'ase', 'asen', 'kse', kasen', 'adhyai', 'adhyain', 'kadhyai', 'kadhyai', 'kadhyai', 'sadhyai', 'tavai', taven', and 'taven.'

In the Vaidic literature, the Infinitive is formed by the above 15 affixes. These, when stripped of their indicatory letters, will be found to consist of the following five affixes:—(1) से = सं, सेन् and करों। (2) असे = असे, असेन् and कसेन्। (3) अध्ये = अध्ये, अध्येन, कथ्ये, अध्येन, अध्येन, अध्येन। (4) तये। (5) तथे= तथेह् and तथेन।

The difference in the affixes is made by four indicatory letters, viz. 4, 5, 1 and 1. The forces of 5, 1 and 2 have already been explained; the indicatory 1 makes the word take the uddita accent on the first syllable (VI. 1. 197. S. 3686). Thus 1 is acute (III. 1. 3. S. 3701); 1 has acute on the first syllable of the word (VI. 1. 197); 1 has accent of the affix (III. 1. 3); 1 have throws the accent on the first syllable of the word; the indicatory 1 makes the numbers I1 and 12 Sârvadhâtuka, and the root takes the proper Vikarana of its class before these affixes; while before 1 has acute falls both on the first syllable and the last syllable simultaneously (VI. 1. 200. S. 3088. VI. 2. 51. S. 3785.)

Before going to give examples of these affixes, let us explain what is meant by तुमर्थ 'the sense of the affix तुम्'। The word तुमर्थ is here equivalent to will or 'action'; for the pratyayas or affixes, to which no meaning has been assigned in grammar, convey the meaning of the bases to which they are added-Thus no special meaning having been attached to तुस्न, it will convey the meaning of the root to which it is added, i. e. it will denote the 'action' of the verb, or Infinitive mood. (1) से—वर्स (from वस् + से) रावः ।(2) सेन्—तावामेबे रथानाम् (Rig. V. 66. 3). from सू, एवे। (3 and 4) श्रमे and श्रमेन — श्रस्मे श्रतं शरदे। कीवमें था: (Rig. III. 36. 10), So also कत्वे दहाय जीवसे '(Rig. X. 57.14). With भ्रमेन the word will be जीवसे। (5) वसे—प्रेषे भगाय from  $\mathbf{q}$ ,  $\mathbf{q}$ वे।  $\mathbf{u} + \mathbf{q}$ वे=प्रेषे ( $\mathbf{\theta}$ ) कसेन गर्वामित चियसे ( $\mathbf{Rig}$ .  $\mathbf{V}$ . 59. 3). It has not the नित् accent (VI. 1. 197) which would have given us fमर्यसे। (7 and 8) श्राध्ये, श्राध्येन सहरं प्राध्ये। The accent is on the last in one case and on the first in the other. (9) अध्ये— इन्द्राम्नी चाहुवध्ये (Rig VI. 60. 13). (10) अध्येन चिषध्ये। (11 and 12) श्रध्ये, श्रध्येन—चित्रध्ये (Rig VI. 27. 5); the accent however is on चि । सञ्च मादयध्ये (Rig. VI. 60 13). (13) तबै—सोमिम्हाय पातवै। (14) तबेह्—तं ते गर्भे स्थामसे दशमें मामि मूतवं (Rig. X. 184. 3), (15) तवेन=गंतवं (Rig. I. 46. 7); कर्तवं (Rig. I. 85. 9); हर्तवे ॥

३४३०। प्रये रोहिष्ये ग्राट्यांचिष्ये । ३ । ४ । १० ।

यते तुमर्थे निपात्यन्ते । प्रवातुं रेाद्वमव्यचितुमित्यर्थः ।

3437. The words 'prayai,' 'rohishyai,' and 'avyathishyai' are irregular Vaidic Infinitives.

Thus (1) प्रये देवेस्या सही: (  $\log$ . I. 142. 6); प्र + या + के = प्रये = प्रयातुम् । (2) श्रापासीषधीनां रेडिक्ये । हरू + दृष्ये = रेडिक्ये = र

३४३८ । दृशे विख्ये च । ३ । ४ । १९ ।

दुष्टं विख्यात्तीमत्यर्थः।

3438. The words 'drise' and 'vikhye' are anomalous Vaidic Infinitives.

Thus दृशे विश्वाय सूर्यम् (Rig. I. 50. 1) = द्रष्टुम् । विख्ये त्वा द्वरामि = विख्यातुम् । ३४३९ । शकि ग्रमुल्कमुली । ३ । ४ । १२ ।

शकोतायुपपदे तुमर्थ स्ता स्तः। 'विभाजं नाशकत्'। 'श्रपजुपं नाशकत्'। विभन्तु-मधनोप्तमित्यर्थः।

3439. The affixes 'namul' and 'kamul' are added to roots in the Chhandas to form Infinitives, when they are governed by the verb 'sak' (to be able.)

Of the affix ग्रामुल the real affix is क्रम; the letter ग्रा causes vriddhi (VII. 2. 115); and ल regulates the accent (VI. 1. 193). So also of क्रमुल the letter क् prevents guna and vriddhi substitution (I. 1. 5.).

Thus चारनं वे देवा विभाजं नाश्चक्षवन् 'the Gods were not able to divide Acni.' विभक् + ग्रामुल्=विभाजं=विभक्तुम्। So also च्यालुपं नाशक्ष्यवन्, instead of च्या- कोप्तम्।

३४४०। देखरे तोस्कस्ती। २। ४। १३।

' ईश्वरे। विवरितोः '। ' ईश्वरे। विविद्धः'। विवरितं विवेखित् प्रत्यर्थः

3440. The affixes 'tosun' and 'kasun' are acded to roots
• in the Chhandas, to form Infinitives, when the word 'isvara' is in composition.

Thus इंश्वरोऽभिश्वरिता=श्रमिश्वरितुम् । ईश्वरेः विनिखः = विनिखितुम् । ईश्वरेः विवृदः = विनिर्दितुम् ।

३४४९ । क्रन्यार्थे तबैकेन्केन्यत्वतः । ३ । ४ । ९४ ।

'न स्लेक्कितवें'। 'बावगाहें '। 'दिवृद्धेषयः'। 'भूर्यस्पष्ट कर्स्वम्'।

3441. The affixes 'tavai,' 'ken,' 'kenya' and 'tvan' are added to roots in the Chhandas, in the sense of the 'Kritya-affixes.'

The force of kritya affixes is to denote 'action' (भाव) and 'object' (कर्मन्). Thus क्रम्बे वर्धे=क्रमचेतव्यम् ; परिधातवे=परिधातव्यम् ; नावगाहि नावगाहितव्यम् ; दिहृत्तेषयः (Rig. I. 106. 5)=दिहृद्धितत्व्याः ; शुक्षेषयः=शुक्षितव्यम् ; कर्त्वम् ; (Rig. I. 10. 2)=कर्तव्यम् ।

The affix As was mentioned in sûtra III. 4. 9, also; there it had the force of the Infinitive, and here that of the Passive Participle. For its accent, see VI. 1. 200; 2.51.

३४४२ । ग्रायचित्रं चा । ३ । ४ । १५ ।

'रिपुक्ता नावचत्ते '। त्रवख्यातव्यमित्यर्थः ।

3442. The word 'avachakshe' is an anomalous passive participle in the Vedas.

Thus रिपुणा नायचचे (Rig. IV. 58, 5)=नायख्यातस्यम् । श्रव + चच् + रश् = श्रवचते । The sâtra II. 4. 54. S. 2436, is not applied here.

३४४३ । भावलतेणे स्पेणक्रव्वदिचरिहुतिमिन्ननिभ्यस्तासुन् । ३ । ४ । १६ ।

'त्रामंस्यतोः संदिन्त'। त्राममाप्तेः मीदन्तीत्वर्थः । उद्देतेः। श्रपकर्ताः। प्रवदितोः। प्रचरितोः। द्वोताः। त्रातमितोः। 'काममाविजनितोः संभवाम'।

3443. The affix 'tosun' comes in the Vedas after the following verbs, when mere name of the action is indicated, viz:—
'sthâ' (to stand), 'in' (to go), 'kriñ' (to make), 'vad' (to speak),
'char' (to walk), 'hu' (to sacrifice), 'tam' (to grow tired) and
'jan' (to produce).

These are also Infinitives. The phrase ऋत्यार्थ is not to be read into this sûtra. The word भावसद्धा qualifies the sense of the root (भावा सद्धार येन).

Thus, स्था — त्रा संस्थातिर्वेद्धां संवित्तः = त्रासमाप्तेः सीवित्तः । स्था — पुरा सूर्यस्थावेति । राधे । स्त्र — पुरा प्रविति । राधे । प्रदेश । प्रवित्ति । स्था — पुरा प्रवित्ति । राधे । प्रदेश । स्था प्रवित्ति । प्रवित्ति । राधे । प्रिते । स्था साले । (Gopatha Brahmanı II. 2. 10) । स्था साले । स्वास्ति । तम् — त्रा तिमते । सम्भावास (Taitt. S. II 5. 1. 5).

३४४४ । स्वितृद्धोः कसुन् । ३ । ४ । ५० । भावनद्यग्र इत्येव । 'पुरा क्रूरस्य विस्ति विरोध्यन्'। 'पुरा बनुभ्य मासदः'। इति सुतीयोऽध्यायः।

3444. In the Vedas, the affix 'kasun' comes after the verbs 'srip' (to creep) and 'trid' (to injure), in the sense of Infinitives indicating name of action.

Thus किसप: । पुरा क्रूरस्य विसर्प: (Yaj. I. 28.); आसूद: । पुरा जनुभ्य आतृदः (Rig. VIII. 1. 12). These words are Indeclinable by 1. 1. 40. S. 450.

#### CHAPTER IV.

३४४५ । राजेश्वाजसौ । ४ । ९ । ३९ ।

राणिशास्त्रान्डीपस्थात् श्रजस्थिवये सन्दक्षि । 'रात्री व्यास्त्रादायर्ता' । लेकि तु कविकारादिति डीस्टन्सोदासः ।

3445. The affix 'níp' comes after the word 'râtri' in the Chhandas, and in denoting a Name, except when the affix 'jas' (nominative plural) is added.

Thus राजी व्यक्त्यदायति, या राजी सुद्धा, राजीभि: (3rd pl.); (Rigveda X. 127. 1. I. 35. 1.) but in the nominative plural we have राजयः, the regular plural of the word राजि, as in the sentence यास्ता राजयः, instead of राज्यः। In the classical literature, the feminine is formed by सीख् (IV. 1. 45) with acute on the final.

Norm:—According to Kâtyâyana, nip is not added, not only when we apply the nominative plural termination जझ; but in all other terminations beginning with जस also. Thus राजि सहाजित्या; here in the accusative singular case also the डीए is not employed.

But how do you explain the form राज्यः in the following तिमिरपट सेर-समुग्ठिताश्व राज्यः? This 'lâtrya' is the nominative plural of 'râtri' which is formed by the feminine affix hip; and not by hish. The forms evolved by adding होष or होए are one and the same, except with regard to accent; that formed by hish has udâtta accent on the final: the other has it on the initial. The word राज्य is formed by the krit affix जिए (Un. IV. 67), and therefore, it is a word which is governed by IV. 1. 45 because it is a word falling in Bahuvâdi class, by virtue of the general subrule "a word ending with the vowel इ of a krit affix, other than किन् belongs to Bahuvâdi class; some say that every word ending in इ, if it has not the force of the affix किन belongs to this class". Therefore it takes होए in forming the feminine.

३४४६ । नित्यं क्रन्दिय । ४ । १ । ४६ । ब्रह्मादभ्यश्र्वन्दिस विषये नित्यं कीष् । 'वर्त्वोग्रु हिस्वा' । नित्यग्रहणुमुन्तरार्थम् । 3446. The affix 'nish' is always employed in the Vaidic literature, in forming the feminine of the word 'bhu' and the rest.

Thus बहुी वृ डिल्बा प्राचित्रन् ॥ Here बहुी is the name of a herb.

The word नित्य 'always' is used in the aphorism, more for the sake of the subsequent sutra, which it governs than for this sutra. For the word 'optionally' does not govern this, and the aphorism even without the word 'nitya' would have been a necessary rule and not opitional: for चारस्मसामध्यादेव नित्योविध: शिद्ध:, योगारस्मधिवन्त्य योजनः ॥

३४४६ । भुवरच । ४ । ९ । ४० ।

क्षेष्यात् इन्दिमि । विभवी । प्रभ्वां । विप्रसंभ्य इति इप्रस्थयान्तं सूचेऽनुक्रियते । उत इत्यनुक्तेः । उवलादेयस्तु मीचः ।

'+मुद्गनाच्छन्दिष्ठि निच्च +'।नित्स्वरः। 'रघोग्यून्सुद्गनानी'। होषो नित्स्यमानुक्वागमः। 3447. The affix 'nîs' is always em, loyed in the Chhandas in forming the feminine, after the word 'bhu.'

Thus farsit, (Rig. Ved. V. 38, 1). wait (Rig Ved. I. 188, 5).

But why not so in the case of स्वयंग्न: ? Because it ends in long ऊ, while चिम्बी &c. are feminine of विभु, &c. ending in short उ as these two words are formed by the affix हु (उ) of III. 2. 180. In fact the word उत: "after a word ending in short उ" of satra IV. 1. 44 governs this also. The word भुव: is the ablative case of भु irregularly formed by the substitution of उवह; this form being confined to satras only.

Vart:—In the Chhandas, the affix कीष् with the augment आनुक is added to the word सुद्गन; and the affix is treated as if it had an indicatory ज् ॥ The force of the indicatory ज् is to make the vowel preceding the affix, take the acute accent (VI 1. 193 जिति). Thus रघीरभून सुद्गनानी गविष्टी ॥ ( Rig Veda X. 120. 2.)

३४४८ । दीर्घ जिही च च्छन्दर्सि । ४ । १ । ५० ।

संये।गोपधत्वादप्राप्तो ई।वृश्विधीयतः । 'त्रासुरी वै दोर्घाजही देवानां यज्ञवादः ।

3448. The form दांचंत्रांत्रों 'long tongued' is irregularly formed in the Chhandas.

The word दोचंजीहो is the feminine of दोचंजीह, but as the latter has a conjunct consonant for its penultimate, the feminine affix दीव would not have applied to it by IV. 1, 51. The present aphorism enjoins दीव ॥ Thus दोचंजीहो in the sentence आस्रीवे दोचंजीहो देवानां यज्ञवाद ॥

Nore;—The word च, and in the aphorism is used in order to draw in the word चंद्रा from the last, so that the word dirgha-jihvî is always a Name. Moreover by using the feminine form dîrgha-jîhvî in the sûtra, it is indicated that the application of कांच् is necessary and not optional, as was the case in the preceding Ashtadhyâyî sûtras.

३४४८ । कद्रुकमण्डल्वा श्कुन्द्रि । ४ । ९ । ७९ ।

ऊह् स्यात्। 'कट्टाच वे कमगडलः'।

'+ गुग्गुलुमधुनतुवतयालूनामिति वक्तव्यम् +'। गुग्गुलूः । मधूः । कतूः । वत्यालूः है। 'ऋव्ययास्यप् (१३.४) । '+ त्राविष्टास्थे।प**संख्यानं इन्हरिः +**'। 'त्राविष्ट्यी **बर्धते**'।

3449. The feminine affix 'un' comes in the Vedas after the words 'kadru' (tawny), and 'kamandalu' (a water pot).

Thus कटूबन वे सुपर्की सामास्मकमयड्डू भृद्राव ददात्॥

Why do we say "in the Vedas." Witness was: and wanter: H

Vart: --- So also after the words गुगाल, सथु, जतु and पत्रवाल : " Thus गुगालू:, सथू:, जतु:, and पत्रवाल:।

Vart:—The त्यण् is added to the word चालिस् in the Vedas. As, चालि-इट्यो बर्क ते ॥

३४५० । इन्दिसि ठञ । ४ । ३ । १८ ।

वर्षाभ्यः । ठक्कोऽपवादः । स्वरे भेदः । वर्णिकम् ।

3450. In the Chhandas, the word 'varsha' takes the affix 'than' in the remaining senses.

This debars তক্: The form will have difference in accent. As সমস্ভ সমহ্যন্ত আছিকানুত্ব » The word হানু here means "month," i. e. Nabha and Nabhasya are two rainy months.

३८५९ । बसन्तास्याः। ४ । ३ । २० ।

ठञ्स्याच्छन्टिं । वासन्तिकम् ।

3451. In the Chhandas, the affix 'than' comes in the remaining senses after the word 'vasanta.'

This debars काम् (IV. 3. 16. S. 1387.) Thus मधुक्त माधवक्त वामन्तिक। दृत् ॥ ३४५२। हेमन्ताच्य । ४ । ३ । ३९ ।

कृन्दसि ठज् । द्वेमन्तिकम् । योगविभाग उत्तरार्थः । श्रीनकाडिस्थ्यकृन्दसि '(१४८६) । ग्रिनि प्रौक्तिःयं । क्वागोरपवादः । श्रीनकेन प्रक्तमधीयते श्रीनिकनः । वाजसनेयिनः । ' इन्दसि ' किम् ! श्रीनकीया श्रिता ।

3452. In the Chhandas, the affix 'than' comes in the remaining senses, after the word 'hemanta.'

This debars आए (IV. 3. 16). Thus सम्बन्ध सम्याध हैमन्तिकाद्यू । The making of two separate Sûtras of 20 and 21, is for the subsequent sûtra, in which, the anuvitti of the word हैमन्त only is taken.

Here we must refer again to IV. 3, 106. S. 1486.

३३५२ क। श्रीनक्रादिभ्यश्क्रन्दिस । ४ । ३ । १०६ ।

3452. A. The affix 'pini' comes in the sense of enounced by him, after the words 'saunak' &c., in denoting the Chhaudas enounced by them.

This debars क् and ऋषा। Thus श्रीनिकनः "who study (IV. 2. 64) the Chhandas enounce i by Śaunaka." Similarly बाजमनेरिकः।

Why do we say "in denoting chhandas?" Observe श्रीनकीया शिद्धा "the Orthography of Stoucka." The affix here is क (IV. 2, 114, 3, 1337).

३४५३ । द्वयचश्कन्दम् । ४ । इं। १५० ।

विकारे मयद स्यात् । श्वरमयं बर्ष्टः । 'यस्य पर्णमयी जुद्रः '।

3453. In the Chhandas, after a dissyllable word, the affix 'mayat' comes in the sense of 'its product or part.'

This ordains मयह in the sacred literature in the sense dealt with in IV. 3. 143. S. 1523. Thus पर्यामयः, दर्भमयः श्रारमयः in the following बस्य पर्यामयी जुहूर्भवित, दर्भमयम् बास् भवित, श्रामयम बास् भवित ।

३४५४ । ना त्वद्वर्धवित्वात । ४ । ३ । १५१ ।

उत्यानुकारयान्। माञ्जं शिक्यम्। वधे समं तस्य विकारी वाधी रज्जुः। वैस्यो यूपः, समायायः (१६५०)।

3454. The affix 'mayat' does not come in the Chhandas after a dissyllabic word, having a short vowel 'u in it nor after the words 'vardhra' and 'bilwa.'

Thus से इक्क शिकाम् from मुक्त by श्रम् ॥ खार्भी बालप्रविधाना भवति; बेल्ये ह्रस्य

The word उत्वत means 'having उत् or short u (I. 1. 70).'

The word सुडल is âdy-udâtta by तृशाधान्यानां (Phit II. 4): and therefore it takes the universal क्या (IV. 3, 134).

The word बर्ध meaning 'skin' is adjudanta by Phit II. 19, and therefore takes बर्स, the feminine being formed by इंग्स् (IV. 1. 15), as बार्धी "rope made of leather." बेस्ट्र: means the yupa in which sacrifical victims are tied.

By the sûtra समाया य: (IV. 4. 105. S. 1657) the affix a is added to unit in denoting excellence. But in the Chhandas, the affix a is added under similar conditions: as taught below.

३४५५ । ठश्क्रन्दिसि । ४ । ४ । १०६ । समेवा युवा ।

3455. The affix 'dh' comes in the Chhandas after the word 'sabhâ,' in the sense 'of excellent with regard thereto.'

This debars u of the preceding sûtra IV. 4. 105. S. 1657. Thus सभेय: in सभेयास्य युवा यज्ञमानस्य वारो जायताम् 'let a refined, youthful hero be born to this sacrificer.'

३४५६ । भवे हन्द्रिम । ४ । ४ । ११० ।

सप्तम्यन्ताद्भवार्षे यत् । 'मेर्याय च विद्युत्याय च'। यद्यायचं शैविकाणामणाठीनां चाव-वादोऽयं यत् । पद्यं तेऽपि भवन्ति । सर्वविधानां क्रन्डांस वैकाल्यकत्वात् । तद्यया मुज्जवानाम विदेतस्व भवा माज्जवतः । 'सोमस्येव माज्जवतस्य भद्यः'॥ त्राचतुर्धसमास्तेशक्रन्दाऽधिकारः ।

3456. The affix 'yat' comes in the Chhandas, after a word in the locative case in construction, in the sense of 'what stays there.'

This debars आग् च &c. (IV. 3. 53). Those affixes also are employed in the alternative, there being much latitude of grammatic I rules in the Vedas. Thus the words सेख: and चिद्धार्थ in the following hymn of the Yajur Veda (16. 38): नमें। मेखाय च चिद्धाराय च ॥ All the sútras henceforward up to the end of the fourth chapter, are Vaidic sútras, the word क्रूचींच being understood in them all. The word असे governs all the sûtras up to IV. 4. 118. S. 3464.

In the alt rnatives the affixes चर्च &c., will also be employed. Thus there is a mountain called सुरुवादान् Muñjavat; from it we get the Derivative word केंग्डिजनतः in the sense of तन भवः, as in the sentence सामस्येव माञ्जवतस्य भवः "The eater of Soma plant produced on Muñjavat Mountains."

#### ३४५७ । पाचानदीभ्यांद्यता । ४ । ४ । १५९ ।

'तमु त्वा पार्च्य दृषा'। चना दधीत नाद्यो गिरी में '। पार्थास मदः पार्थ्यः। नद्यां भवानाद्यः।

3457. The affix 'dyan' comes in the Chhandas, in the sense of 'what stays there,' after the words 'pathas' and 'nada,' wherby the last vowel, with the consonant following, is elided.

This debars यत्। Thus पाणीत भवः = पाण्यः 'watery, celestial,' so falso नाठाः "of the river, fluvial." At in the following hyms 'तमु आपाण्ये। वृका,' (Rig Ved. VI. 16. 15) 'च ने। टर्धात नाठा गिरो से' (Rig Ved II. 35. 1). पाणः means firmament, and water.

### ३४५८ । वेशन्तिहिमवद्भ्यामण् । ४ । ४ । ११२ । भवे । 'वैशन्तोभ्यः स्वाद्या' । 'हैमवतीभ्यः स्वाहा'।

3458. The affix 'an' comes in the Chhandas in the sense of 'what stays there' after the words 'vesanta' and 'himavat.'

This debars यत ॥ Thus वैश्वन्तांभ्यः स्वाद्याः देमवतीभ्यः स्वाद्या ॥

.इ४५९ । स्नातसे। जिभाषा झडडोा । ४ । ४ । ९५३ ।

जवे यन् । ढाइडायोस्त् स्वरे भेदः । स्रोतिष्ठ भवः स्रोत्यः - स्रोतम्यः ।

3459. The affixes 'dyat' and 'dya' come optionally in the Chhandas in the sense of 'what stays there,' after the word, 'srotas' and before these affixes the final syllable 'as' of srotas is elided.

This debars यत् which comes in the alternative. As. स्रोतिष भवः = स्रोत्यं or स्रोत्यं (Rig Ved. X. 104. 8) the difference being in the accent (III. 1. 3 and VI. 1. 185). The anuban ha & causes the elision of आस् of स्रोतस्य ॥ When यत् is added the form is स्रोतस्यः ॥

### ३४६० । सगर्भे व्ययमनुताद्यन् । ४ । ४ । ११४ ।

श्रनुभाता सगर्भाः । श्रनुमखा स्यूष्यः । 'यो नः सनु य उत वा जिचहाः' । नृतिनृत्तम् । 'नपुंसके भाषेतः' (२०१०) । सगर्भादयस्त्रयोऽपि कर्मधारयाः । 'समानस्य क्रन्द्रांस—' (१०१२) द्वांत सः । तता भवार्षे यन् । यतोऽपद्यादः ।

3460. The affix 'yan' comes in the sense of 'what stays there,' after the words 'sagarbha,' 'sayûtha' and 'sanuta.'

This debars यत् the difference being in accent (VI. 1. 197). Thus 'ऋनुामृत: सगर्म्य: 'a younger brother'. श्रनुसखासर्थ थ्यः 'a younger friend'. युता भवन्ति श्रांस्मन् So also या नःसनुन्यः उत वा जिचन्तु thief lit. 'who stays in a concealed place', sanuta meaning 'concealed' (see Rig Veda II. 31. 9). From the root नु with the Passive त we get नुतम् ॥ The word समान is always changed into स in the Chhandas

(VI. 3. 84). All three are karmadhâraya compounds, as समानम्यासी गर्भम्य = सगर्भः तम्रथः ।

३४६१ । त्याद्धन् । ४ । ४ । १९५ ।

भवे । यहे यदिष । ' मा वः श्रमं वृष्भं तुग्यासु ' सित वहु शः । 'तुग्रियासु' सित श्राका-न्तरे । 'चनाकाश्रयस्रवरिष्ठेषु तुग्रशब्दः' सित वृक्तिः ।

3461. The affix 'ghan' comes in the Chhandas in the sense of 'what stays there,' after the word tugra.

This debars यत, which comes in the alternative. Thus तुरियः as त्व माने द्वा-भस् तृषियायां ॥ Which assumes the form तुष्य tugrya also. As बावः श्रमस् द्वाभं तुष्यासु (Rig Veda I. 33. 15) Tugrya meaning 'sunk in the waters'. Another reading is तृषियासु ॥ The word तृष means 'food, firmament, sacrifice and varishta'.

३४६२। चयादात्। ४। ४। १९६।

3462. The affix 'yat' comes in the Chhandas in the sense of 'what stays there', after the word 'agra.'

Thus असे भर्च = अंत्युम् ॥ Why this separate rule, for यत् would have come after आस by the general rule IV. 4. 110? The repetition is to show that यत् is not debarred by wand se of the next sutra, which would have been the case, had this sutra not existed.

३४६३ । घट्टी च । ४ । ४ । १९० । बाटात्। त्राग्ने भवे। श्वयः – त्राग्नीयः ।

3463. The affixes 'ghach' and 'chha' come in the Chhandas in the sense of 'what stays there', after the word 'agra.'

Thus क्रायम by (वत), क्योयम (by क्र) and क्यायम (by चक्). And क्रीययम (by चक्) from IV. 4. 115. See R. V. 1. 13. 10 क्रात्मायम ॥

३४६४ समुद्राभाद् घः । ४ । ४ । ११८ ।

'समुद्रिया श्राप्यरसे। मनीतिवाम्'। 'नानदतो श्रीभ्रवस्येव चीचाः'।

3464. The affix 'gha' comes in the Chhandas in the senses of 'what stays there,' after the words 'samudra' and 'abhra.'

This debars यत् ॥ Thus समृद्धियः and त्रिभ्यः, as in समृद्धिया त्रास्तरसे। मनीविषास् and नामद्यता त्राभियस्थेव चावाः ॥ The word 'abhra', being a word of fewer syllables than 'samudra', ought to have come first. Its coming as a second member is an irregularity, and shows that the rule of pûrva-nipâta is not of universal application.

३४६५ । बर्हिषि दत्तम् । ४ । ४ । १९९ । ब्राग्विताद्यदित्येव । 'बर्हियेषु निधिषु ब्रियेषु' ।

3465. The affix 'yat' comes in the Chhandas in the sense of 'given,' after the word 'barhis' in the 7th case in construction.

The anuvitti of तन भवः ceases. Thus बर्ष्टिक्येषु निधिषु प्रियेषु ॥ R. V. 10. 15, 5.

३३६६ । दूतस्य भागकर्मणी । ४ । ४ । ९२० । भागेत्रं । दूत्यम् । 3466. The affix 'yat' comes in the Chhandas after the word dûta' in the genitive case in construction, in the sense of 'its share' or 'its duty.'

Thus दूत्यम् 'the share of a messenger or the work of a messenger.' As यत्ते काले दूत्यम् ॥ According to VI. 1. 213, the accent will be दू त्यम् but the accented Text reads दूत्यम् ॥

३४६०। रत्तीयातूनां हननी । ४। ४। १२९।

'या तेऽग्ने रसस्या तनुः'।

3467. The affix 'yat' comes in the Chhandas in the sense of 'killer,' after the words 'raksha' and 'yâtu' in the sixth case in construction.

That by which anything is killed is called हननी ॥ Thus रह्मस्य and यातव्य meaning 'that which kills the demons called Rakshas and Yâtus.' As या ते जाने रहम्या तनू: i.e. रह्मां हननी ॥ 'O Agni thy bodies are killers of Rakshas.' So यातव्या: तनु: ॥ The word is in the plural as a mark of respect.

३४६८ । रेवतीजगतीहिविष्याभ्यः प्रशस्य । ४ । ४ । १२२ । प्रशंसने यत्यात । रेवत्यादीनां प्रशंसनं रेवत्यम् । जगत्यम् । स्विष्यम् ।

3468. The affix 'yat' comes in the Chhandas, in the sense of 'praising', after the words 'reva'i,' 'jagati' and 'havishya' in the sixth case in construction.

The word पश्चम means प्रशंसन 'praising, extolling,' formed by adding the Krit affix आए to the root, with the force of भाव or 'condition.' Thus रेबत्यम्, अगत्यम् and हिंदार्थम् 'praising of Revati, Jagati or Havishya.' The word हिंदार्थम् is thus formed हिंदा = हिंदार्थाः 'things fit for offering' i. e. batter &c. (कृतिष् + यत् V. I. 4) हिंदार्थामाम् प्रशंसनं = हिंदार्थम् (हिंदार्थ्य + यत् IV. 4. 122 = हिंदार्थ्य + यत् the final ऋ being elided by VIII. 4. 64).

३४६९ । ग्रसुरस्य स्वम् । ४ । ४ । ९२३ । 'ग्रसुर्यं देवेभिधीय विश्वम्'।

3469. The affix 'yat' comes in the Chhandas in the sense of 'property,' after the word 'asura' in the 6th case in construction.

This debars चाए॥ Thus चासुर्यम् 'belonging to the Asuras.' As चासुर्य वा एतस् पात्रं यच्छक्रधतं कुलालकतम् 'this vessel made on a wheel by a potter belongs to the Asuras.' चासुर्य देवेभिर्धायि विश्वस्॥ See Maitr S. I. 8. 3. So also चासुर्या नाम ते लोकाः (Ishop. 3).

#### ३४६०। मायायामण् । ४ । ४ । १२४ ।

त्रासुरी माया।

3470. The affix 'an' comes in the Chhandas in the sense of glamour,' after the word 'asura' in the 6th case in construction.

This debars यम् ॥ ज्ञसुरस्य माबा=चासुरः feminine ज्ञासुरा ॥ As ज्ञासुरी माया स्वध्या कर्तासि ॥

३४७९ । तहु नासामुपधाना मन्त्र दतीष्टकासु लुक्च मतोः । ४ । ४ । ५२५ । वर्षस्यानुषधाना मन्त्र त्रासामिष्टकानां वर्षस्याः । ज्ञतस्याः ।

3471. The affix 'yat' comes in the Chhandas, after a nominal stem, in the 1st case in construction, ending with the affix 'matup,' when the sense is "this is their mantra of putting up," provided that, the things put up are bricks: And the affix matup is elided by luk.

This sûtra requires analysis. तहुन् is formed by adding मतुष् to तद meaning 'having that,' and refers to a noun formed by the affix मतुष् ॥ The word आडाम is genitive plural fem. of एवं meaning 'of them'; the pronoun refers to the word एक्टना ॥ The word उपधान means 'putting up,' and technically means 'used as a Mantra in the putting up of sacrificial bricks, pots &c' मन्त्र "sacred hymn" एक्टना 'bricks.' The whole sûtra means "the affix 'yat' is used with the force of a genitive (âsâm), after a word which ends with matup (tadvân), and denotes a mantra used in putting up of sacrificial objects; when such mantra refers to bricks: and when this affix yat is added, the affix matup is elided.' Thus वर्षस्थान is a Mantra containing the word वर्षस्थ ॥ The bricks put up or collected (इपशंपत) with the recitation of वर्षस्थान Mantra, will be called वर्षस्था (वर्षस्थान पत वर्षस्थ मत् the affix वत् (मतुष्) being elided = वर्षस्थ। हिला वर्षस्थ। ॥ Thus वर्षस्था उपद्यान 'he collects Varchasy: bricks i. e. on which Varchasvân mantra has been pronounced' So तेजका उपद्यान ॥ So प्रस्था: ॥

Nors:—Why do we say तहान् ? The affix is not to be added to the whole Mantra. Why do we say, उपधान 'putting up'? The affix is not to be added to other Mantras such as those used in praying etc. e. g वर्चत्यानुपस्थान मन्त्र त्राम्यामस्त्रानाम्, here there will be no affix. Why do we say Mantra? Observe संग्रिनमानुष्थाने। इस्त त्राम्यम् 'these bricks are collected with hand having fingers,' here there will be no affix. Why do we say इस्त्रतामु ? Observe वर्चत्रानुष्थाने। मन्त्र एवां क्यानामम्, here there will be no affix, the thing collected being putsherds and not bricks.

### ३४०२ । चरिकमः नरा । ४ । ४ । १२६ ।

#### ' ऋष्टिनी देवदधाति '।

3472. The affix 'an' comes in the Chhandas, after the words asviman, to denote bricks put up with the Mantra containing the word Asvin, and the affix matup is elided.

Thus ज्ञांच्यमानुष्धाना अन्यांआमाधिष्ठकानां = ज्ञांच्यन: fem. ज्ञांच्यनी: ॥ The word is thus formed. क्रांच्यमान् + अग्र्य अध्य + अग्र्य the matup being elided IV. 4 125 = ज्ञांच्यन् + अग्र्य VI. 4. 164 = ज्ञांच्यन् ॥ Thus ज्ञांच्यनीरुपदधाति 'he collects Aśvin bricks i. e. bricks at the time of collecting which Mantras containing ज्ञांच्यन् were uttered. See Yajur Veda Tait S. 5. 3. 1. 1.

## ३४७३ । वयस्यासु मुद्धी मतुर । ४ । ४ । ९२७ ।

तद्वानावामिति सूत्रं वर्धमनुवर्तते । मतोदिति पदमावर्ष्यं पञ्चश्यन्तं वेष्यम् । मतुबन्ते। या सूर्धयब्दस्तते। मतुष्यात् । प्रथमस्य मते।कुंक्च । वयश्यब्दवन्त्रग्नोपधेयास्त्रिष्टकासु । यस्मिन्मन्त्रे सूर्धवयःश्रद्धी स्तः । तेन 'उपधेषासु सूर्धन्यतीवपदधाति 'वित प्रयोगः ।

3473. The affix 'matup' is added in the Chhandas, to the word 'murdhanvat,' in expressing bricks collected with the Mantra containing the word 'vayas.'

The whole of the sûtra 3471 is understood here. The word सता: should be repeated, and is to be construed in the Ablative case. The sûtra means "After the word mûrdhagending in matup, i. e. after the word murdhavat, there is added a second matup, and there is elision of the first matup when the bricks are collected with vayas mantra." The word स्थास्त्र means the bricks, the Upadhâna mantras of which contain the word स्थास्त्र mature debars यह स A mantra which contains both the word स्थास्त्र and सूर्यस्त्र, that Mantra is both स्थास्त्राच्यान् and सूर्यस्त्राच्यान् mow in denoting sacrificial bricks put up with such a mantra, the affix यह would have come by IV. 4. 125 after both these words सरस्वान् and सूर्यस्त्रान् mature after स्थान् mature after स्थान्य mature after स्थान्य mature after स्थान्य mature after स्थान mature after several mature aft

## ३४०४ । मत्वर्घे मासतन्वाः । ४ । ४ । ५२८ ।

नभाभम् । तदस्मिनस्तीति नभस्या मासः । त्रीकस्या तत्रः ।

3474. The affix 'yat' comes in the Chhandas with the force of matup, after a word in the first case in construction, the word so formed meaning a month or a body.

This debars the affix सतुष् and those baving the sense of सतुष् ॥ Thus नभांसि विद्यान्ते वांसन् सामें = नभस्यः ' the month of clouds ' i. e. June-July.

Similarly क्रीजस्था तनू: ' the bodies full of vigor.'

३४९५ । मधीर्ज च । ४ । ४ । १२८ ।

चाढात्। माधवः – मधवाः।

3475. The affix 'na' as well as 'yat' comes with the force of matup, in the Chhandas, after the word 'madhu.'

Thus माधवः or मधव्यः

३४६६ । ग्रोजसाऽहिन यत्सा । ४ । ४ । १३० ।

श्रीजस्यमद्यः । श्रीजसीनं वा ।

3476. The affixes 'yat' and 'kh' come with the force of matup, after the word 'ojas,' when a day is meant.

Thus क्रीजर्सम् or क्रीजसीनं = ऋह: 'the day ' lit. full of heat.

३४०० । वेशायशसादेशेगादाः बी । ४ । ४ । १३९ ।

वेशे वर्षं तदेव भगः । वेशेभग्यः । यशेभग्यः । वेशेभगीनः । यशेभगीनः ।

3477. The affixes 'yal' and 'kh' come in the Chhandas, with the force of matup, after the word bhaga, having the words 'vesas' or 'yasas' in the beginning.

The rule of yatha-sankhya does not apply here.

The ल of यल shows that the accent falls on the vowel preceding the affix (VI. 1. 193). Thus वेद्योभगा विद्यात यस्य स = वेद्याभग्यः 'strong-fortune' so also यश्चीभृष्यः 'famous-fortune.' The word वेद्या means 'strength': भग means 'fortune, desire, effort, greatness, virility and fame.' The word वेद्याभगः may be taken as a Dvandva compound of वेद्याल 'force' and भगः 'fortune.' The word वेद्याभग्यः would then mean 'possessed of power and fortune.' With क, वेद्याभगानः, यद्या भगीनः ।

Nore: .- Kasika does not read a into this sûtra. That is more reasonable.

३४६८ । स्व स्त्र । ४ । ४ । ५३२ । योगविभाग उत्तरार्थ । स्वयंनिरावार्थक्य ।

3478. The affix 'kh' also comes after the words 've-sobhaga' and 'yasobhaga,' in the Chhandas, with the force of matup.

Thus वेद्याभगीनः and वद्याभगीनः ॥

Note according to the Kásiká: —This sûtra has been separated from the last in order to prevent the application of the यदासंख्य rule (I. 3. 10). For had the sûtra been वेशायस कार्रेशनाद् यन्त्रेश, as it occurs in the Siddhanta Kaumudi, then the affix प्स would apply to विशेषा, and the affix प्र to यशाया: which is not what is intended. Another reason for making it a distinct aphorism is that the anuvitti of wa runs in the next sûtra, not so of प्रस् ॥

३४९९ । पूर्वे: इतिमिनया च । ४ । ४ । ९३३ । 'गम्भीरेभिः पविभिः पूर्विग्रेभिः'। 'ये ते पन्वाः स्वितः पूर्व्यासः'।

3479. The affixes 'in' and 'ya' as well as 'kh' come in the sense of 'made by them,' after the word 'pûrva' (forefathers), in the Instrumental case in construction.

The स्व is read into the sûtra by force of the word स ; the anuvritti of सत्वर्ध ceases. Thus पूर्वे: कर्त=पूर्वियाः 'made by the ancestors' i. e. a road. So also पूर्वे: and पूर्वीयाः ॥ The word पूर्वे: in the plural means पूर्वपृत्त्ये: "past generations, ancestors." These words occur generally in the plural, and mean "roads widened by the forefathers." Thus गडभोरेशिः पथिशिः पूर्वियोशिः ॥ So also, ये ते पन्याः सविताः पूर्व्यादः (Rig I. 35. 11). Another reading of this sûtra is पूर्वे: कर्तामनियोशः the affixes then will be स्वि (इन्), and य; and ख will be drawn in by virtue of स ॥ The examples then will be पूर्विन; 3rd pl. पुर्विभिः (with स्न), as पथिशः पूर्विभिः; or पूर्वीयोः (ख), or पूर्व्यः (य) ॥

३४८० । ऋद्भिः संस्कृतम् । ४ । ४ । १३४ । यस्येदमप्यं इविः ।

3480. The affix 'yat' comes in the Chhandas, in the sense of sanctified,' after the word 'apas' in the third case in construction.

Thus ऋष्य द ' offering purified with water.' As बस्पेत्रमणं हवि: (Rig Ved. X 86. 12). The case of construction is indicated in the sûtra itself.

३४८९ । सहस्रेण संमिती घः । ४ । ४ । १३५ ।

'सष्टिसियासे। यां ने। में या '। सष्टसेख तुल्या दत्यर्थः ।

3481. The affix 'gha' comes in the Chhandas, in the sense of 'like,' after the word 'sahasra,' in the third case in construction.

The case of construction is indicated by the sûtra. Thus वहसेय संभित:
= वहस्य: 'like unto thousand.' As in the following verse: — वहस्य । श्रीया ने । मेय: (Rig Ved. I 168. 2). The word इसित means तुस्य 'equal to.' Some read the word समित instead of इसित, but the meaning will be the same.

३४८२ । मती च । ४ । ४ । १३६ ।

सहस्र बद्धान्मत्वर्षे घः स्थात् । सहस्र मत्यास्तीति सहस्रियः ।

3481. The affix 'gha' comes in the Chhandas, with the force of matup, after the word 'sahasra.'

As सहस्रयस्य जिटाते = सहस्रियः ॥ This debars the मत्वर्षे affixes विनि and दूनि and त्राग of V. 2. 102 and 103.

३४८३ । साममहंति यः । ४ । ४ । १३० ।

से स्यो ब्राह्मणः। बज्राई दुत्वर्थः।

3483. The affix 'ya' comes in the Chhandas, after the word 'Soma,' in the second case in construction, when the sense is that of 'who deserves that.'

Thus सामग्रात = सेक्यो ब्राह्मण: "The Brahmana who deserves Soma" i. e. honorable and learned, and worthy of performing sacrifices. The difference between यत and u is in accent.

३४८४। मये चा ४।४। १३८।

सोमग्रस्याद्यः स्थान्मयदर्थे । सोस्यं मधु । सोममयमित्यर्थे ।

3484. The affix 'ya' comes in the Chhandas, after the word 'Soma,' with the force of the affix mayat.

The force of the affix मण्ड is that of ततः आगतः (IV. 3. 74 and 82). विकारावयव (IV. 3. 134 and 143) and प्रज्ञत (V. 4. 21). The case in construction will vary according to the sense. Thus सोक्यं मधुः विवन्ति = सामायः मधुः ॥

३४८५ । मधोः । ४ । ४ । १३८ ।

मधुशब्दान्मयद्वर्षे बत्स्थात् । मधुव्यः । मधुमय इत्वर्थः ।

3485. The affix 'yat' comes in the Chhandas, after the word 'madhu,' with the force of the affix mayat.

Thus मध्च्यान् स्तीकान् = मधुमयान् ॥

३४८६ । वसाः समूहे च । ४ । ४ । १४० ।

चान्सयहर्षे यत् । वस्त्र्यः । '+ श्रद्धरसमूहे कृन्दस उपसंख्यानम् +'। इन्दः श्रद्धाटचरसमूहे वर्तमानारस्यार्थे यदित्यर्थः । 'श्रीषावय' इति चतुरद्धरम्, 'श्रस्तुश्रीषट्' इति चतुरद्धरम्, 'येपनामहे इति पञ्चाद्धरम्, 'यत्र' इति द्ववरं द्वप्वरो सवस्त्रार एव वै समुद्रशाद्धरहन्दस्यः । 3486. The affix 'yat' comes in the Chhandas after the word 'vasu,' when a collection is meant, as well as with the force of mayat.

Thus वसव्यः = समूहः 'a collection.'

Vart:—The affix 'yat' comes without changing the sense, after the word कृन्द्रस्य when reference is made to the collection of letters. Thus the word कृन्द्रस्थः in the following sentence: "सप्तद्याचरण्डन्द्रस्यः प्रजापतियज्ञे। मन्त्रे चितिता," The 17 letters here referred to being ची। चावय, four; चस्तु चीवद्, four; यज्ञ, two; ये यजामहे five; and वबद two.

Vart:—The affix यत् comes after वसु witho t changing the sense. As इस्ती गढीतस्य बहुभिवंसक्येः ॥ Here वसक्येः is equal to वसुभिः ॥ Similarly ऋगिरीधे वसक्यस्य=वसीः ॥

३४८७ । नत्तजाहुः । ४ । ४ । ९४१ ।

· स्वार्थे । 'नद्यत्रियेभ्यः स्वाहा' ।

3447. The affix 'gha' comes in the Chhandas after the word 'nakshatra,' without altering the meaning.

The anuvritti of समूद does not extend to this sûtra. Thus नद्धियश्यः स्वाद्या = नद्धियश्यः स्वाद्या ॥

३४८८ । सर्वदेशत्तातिल । ४ । ४ । १४२ ।

स्वार्चे । 'सविता नः सुवतु रवंतातिम्' । 'प्रदिचिणिद्येवतातिमुराणः, ।

3488. The affix 'tâtil' comes in the Chhandas after the words 'sarva' and 'deva,' without altering the meaning.

As सर्वतातिः and देवतातिः in the following hymns: "सविता नः सुवतु सर्वतातिम् (Rig Ved. X. 3: 14), and प्रदक्षित्वतातिम् त्रागः (Rig Ved. IV. 6. 3).

३४८९ । शिवधर्मारिष्टस्य करे । ४ । ४ । १४३ ।

करातींति करः । पचाद्यच् । श्रिवं केरातीति शिवतातिः । 'याभिः श्रन्ताती भवया ददाशुवे'। श्रशी श्ररिष्टतातये' ।

3489. The affix 'tâtil' comes, in the Chhandas, after the word 'siva,' 'sam,' and 'arishta' in the sixth case in construction when the sense is 'he does,'

The word कर: is equivalent to करोति formed by बाच् (III. 1. 134).

This shows that the construction must be genitive. With a krit-formed word, it has accusative force, as, श्रिवस्य करः = श्रिवं करेति ॥

Thus शिवस्य कर: = शिवताति: ॥ So श्रंताति: and ऋरिष्टताति: ॥ As याभि: श्रन्तातो भवंथो ढट्टाशुवे' (Rig. I. 112. 20) शंताती being dual of श्रन्ताति:, and meaning सुखस्य कर्तारा; so also ऋथा ऋरिष्टतातथे । (Rig Ved. X. 60. 8.)

३४९<sup>०</sup>। भावेच । ४। ४। ५४४।

श्रिवादिभ्यो भावे तातिः स्थाच्छन्दिष्ठ । श्रिवस्य भावः श्रिवतातिः । श्रन्तातिः । श्ररिष्ठतातिः । इति चतुर्थोऽध्यायः ।

3490. The affix 'tâtil' comes in the Chhandas, after the words 'siva,' 'sam' and 'arishţa,' being in the 6th case in construction, the sense being that of condition.

Thus शिवस्य भाव: = शिवताति: 'the condition of blissfulness.' श्रन्ताति: 'the state of happiness or peace,' सरिष्टताति: " Here these words have the force of Verbal nouns.

#### CHAPTER V.

## ३४८१ । मप्तनाज कुन्दम् । ५ । १ । ६१।

'तदस्य परिमाणम्' (१७२३) इति 'वर्गे' इति च । 'क्षतं साम्रान्यस्कत्' । समवर्गानित्वर्थः । '+ शक्ततेर्गर्डोनश्कन्दीसतदस्य परिमाणमित्वर्षे वास्यः +' । देवस्वविष्ठोऽर्थमासाः । चिश्चिने मासाः । '+ विश्वतेत्र्वेति व।६यम् +' । विश्विने।इङ्गरसः । '+ युक्तदस्त्रद्धोः साहृश्ये वतुक्वाच्यः + । 'स्वावनः पुरुवसे।' । 'न त्वावां श्रन्यः' । 'यस्रं विष्रस्य मासतः' ।

3491. The affix an comes after the word saptan, in the Chhandas, in the sense of "this is its measure," when the meaning is that of a Varga.

As स्थान सामान्यस्त्रन् ॥ "They created the seven seven-fold monarchies." The phrase तदस्य परिमार्ख (V. 1. 57 S. 1723) and वर्षे (V. 1. 60 S. 1726) are understood here.

Thus सप्तन्+ काज् = साप्त्+ काज् (the टि portion is elided by VI. 4. 144 S. 679) = साप्त्र ॥ Its Plural in जास् is साप्तानि by the ordinary rules of declension of Neuter nouns.

Vart: — The affix दिनि comes in the Chhandas, after the words ending in अत् and अन्, as पंचदिश्वनोद्धिमाद्याः "Half-months have a measure of 15 days". चिश्विने माद्याः "Months are of thirty days".

Vart :— So also after the word विद्यात, as विद्यानाऽक्तिरतः "Angiranas consist of or comprise twenty Gotras."

Vart:—The affix वतुष् comes after युष्पद and श्रास्त्र in denoting similarity. As 'त्वावतः युद्धत्वसे'। न त्वावां श्रान्यः (Rig Veda VI. 21. 10). यसं विप्रस्य मासतः (Rig Veda I. 142. 2).

## ३४८२ । इन्द्रिय च । ५ । १ । ६० ।

प्रातिपदिकमात्रात् 'तदर्हति' सत्यर्घे यत्याच्छन्दति । 'सादन्यं विदच्यम्' ।

3492. The affix yat ( $\mathbf{z}$ ) comes in the sense of 'deserving that' in the Chhandas, after every pratipadika.

This debars टार् &c. Thus उदक्या चुत्तवः, यूँच्यः पत्ताशः, गॅरवो देशः ॥ See VI. I. 213.

सादन्यंविदच्यम् (Rig. Veda. I. 91. 20).

The word सादन्य is derived from सदन "house." He who deserves a house is a सादन्य: ॥ The lengthening takes place by VI. 3. 137 S. 3539. विदय means sacrifices' that which deserves a sacrifice is विदययम् ॥

### ३४८३ । वत्सरान्ताच्छ **श्ह्वन्दसि । ५ । ९ । ९**९ ।

निर्दे नाढिष्यधेषु । इद्वरसरीयः ।

3493. The affix chha (iya) comes in the Chhandas, in the five-fold senses taught in V. 1. 79, 80, after a stem ending with vatsara.

This debars ठज् ॥ Thus चहुत्सरीयः, चढावत्सरीयः ॥

३४८४। संपरिपूर्वात खचा ५। १। ८२।

चाच्छः । संवत्सरीयः । संवत्सरीयः । परिवत्सरीयाः । परिवत्सरीयः ।

3494. The affixes 'kha' (în) and 'chha' (îya) come in the Chhandas in the fivefold senses taught in V. 1. 79, 80, after the word vatsara, when preceded by sam and pari.

Thus संवत्सरीयः and संवत्सरीयः, परिवत्सरीयः and परिवत्सरीयः ॥

३४९५ । इन्द्रसि घस् । ५ । ९ । ९०६ ।

ऋतुश्रब्दात्तदस्य प्राप्तमित्यर्थे । 'भाग ऋत्वियः'।

3495. In the Chhandas, the affix 'ghas' (iya) comes after the word 'ritu' in the same sense of 'season has come for it.'

This debars आया. As भाग आखिय: (Rig Ved. I. 135. 3). Here there is no Guṇa by VI. 4. 146, because by sûtra I. 4 16, ऋतु before the affix चस् gets the designation of uz, hence the guṇa rule which applies to भ (1. 4. 18) does not apply.

३४९६ । उपसर्गाच्छन्दिस धात्वर्षे । ५ । १ । ११८ ।

धात्वार्षविश्विष्टे साधने वर्तमानात् उपसर्गात् उत्तरे स्व वें वितः स्यात् । ' यदुद्वते। निवतः । उद्गतान्निर्गता नित्यर्थः ।

3496. In the Chhandas, the affix 'vati' is added to an Upasarga (Preposition), in the sense of a verbal root.

As the word san: and fram: in the following Rik (X. 142. 4.)

यदुद्धती निवती यामि बास्त् एचंगेषि प्रगधिनीय सेना ॥ "When thou O Fire! goest burning high (उद्धरः = उद्भतान) and low (निवतः = निर्मतान) trees &c.

३४८७ । यट् च च्छन्दिसि । ५ । २ । ५० ।

नान्तादसंख्यादेः परस्य इटस्यट् स्यान्मद् च । पञ्चयम्-पञ्चमम् ।

3497. The 'that' is the augment of 'dat,' in the Chhandas, after a Numeral ending in 'n' and not preceded by another numeral: as well as the augment 'mat.'

Thus पंचयः, सप्तथः or पञ्चमः, सप्तमः ॥ As पर्यमयानि पञ्चयानि भवन्ति and पञ्चममिन्द्रियमस्यापाकामन् ॥ See V. 2. 56.

३४८० का । इन्द्रिसि परिपन्थिपरिपरिको प्रयेवस्थातरि । ५ । २ । ८९ । 'पर्ववस्थाता श्रनः' । 'श्रपत्यं परिपन्थिनम् '। 'मा त्वा परिपरिको विदन्'।

3497 A In the Chhandas, the words paripanthin and pariparin are anomalously formed by the affix ini (in) and have the sense of "an antagonist."

चापत्यं परिपन्थिनम् (Rig Ved. I. 42. 3).

मात्वा परिपरिशा विदन (Yaj. Ved. IV. 34). See S. 1889.

३४८८ । बहुतं छन्द्रसि । ५ । २ । १२२ ।

मत्वर्षे विनिः स्यात् । श्राग्नस्ते श्रीजस्वी'। '+ इन्दोविन्यकरणे श्रष्ट्।मेखनाद्वये।भयस्जा-हृदयानां दीर्घश्वेति वक्तव्यम् +'। इति दोर्घः। 'मंहिष्ठमुभयाविनम्'। श्रुनमेष्ट्राव्य चरत्'। '+ इन्दरीर्वानपी च वक्तव्यो +'। ई। 'रषीरभूत्' 'सुमङ्ग्लीरियं वधूः'। 'मघवानमीमहे'। 3498. In the Chhandas, the affix vini is added diversely in the sense of matup.

As पाने तेर्जास्वन् । Sometimes it is not added, as स्पी वर्षस्वान् ।

Vart:—In the Chhandas, the final च of द्वंप, उभय and हृदय is lengthened optionally before चिनि; and it comes after चाट्या, मेखला and बजा also: as चाट्यांकी, मेखलावी, द्वंपांची, उभयावी, स्वावी, हृदयांची ॥ As मंहिष्टमुभय।विनम्; शुनमष्ट्रा व्यचरत्। The word "ashtra" is a synonym of "danshtra" and means 'tooth.'

Vart:—In the Chhandas, the affixes के, and विषए come in the sense of मतुए ॥ Thus के :—रक्षीरभून मुद्रसानी गविष्टी (रथी:) Rig Ved. X. 102. 2. सुमङ्गली-रियं बधु: Rg Ved. X. 85. 33. वनिए:—मचवानमीमके: Rig Ved. X. 167. 2.

Note:—The affixes दूरन् and दूरण् come respectively after सेधा and रधः as

३४८९ । तयादीहिंसी च छन्दिस । ५ । ३ । २० । इदं तदीर्थयार्थव्यं स्तः । 'इदा हि वे उपस्तिम् '। त्रिः

3499. After these two (nominal stems idam and tad), come respectively the affixes då and rhil, in the Chhandas, and also the other affixes.

The affix दा comes after इदम् and हि after तद्। Thus इदा (V. 3. 3. S. 1949), तर्ष (VII. 2. 102. S. 265) So also इदानीम् and तदानीम्। As इदा दि बुमुर्गस्तृतिमिदा बुमस्य भक्तेचं (Rig Veda VIII. 27. 11).

Note: -- द्वम + दा= द + दा (द्वम is replaced by द by V. 3. 3. S. 1949).

३५००। या हेती च क्रन्दिति। ५। ३। २६।

किमस्या स्याद्धेता प्रकारे चा 'कचा ग्रामं न एक सि'। 'कया दाश्रेम'॥

3500. The affix 'thâ' comes in the sense of 'cause' also (as well as 'manner'), in the Chhandas, after the word kim.

The word प्रकार बचने is read into the sutra by force of स ॥ Thus कथा wherefore ! why ! for what reason !', कथा 'how.' The former is an example of देतु 'reason or cause', the second of प्रकार 'manner.' As in the following sentences: कथा ग्रामं न एच्छिस Rig Ved. X. 146. 1. कोन देतुना ग्रामं न एच्छिस ॥ कथा दा ग्रेम(Rig Ved. I. 77. 1).

Note: किस्+ था = क + था (किस् is replaced by क by VII. 2. 103. S. 342, because the affix था is a vibhakti as defined in V. 3. 1. S. 1947).

## ३५०९ । पश्च पश्चा च च्छन्द्रित । ५ । ३ । ३३ ।

इ.बरस्यास्तात्यर्थे निपाती । 'पश्च हि सः'। 'ने। त पश्चा'।

3501. The words pascha and pascha are anomalous in the Chhandas, having the force of astati.

३५०१ का । तुग्कन्दिनि । ५ । ३ । ५९ । वृक्तन्तान्तृबन्ताच्य द्रष्टवीयसुनैः स्तः । 'बासुतिं करिष्टः' । 'वोद्वीयसी धेनुः । 3501A. The affixes ishtan and iyasun come in the Chhandas after a Nominal stem ending in tri. S 2000.

भार्मुति करिष्ठ: (Rig Ved. VII. 97. 7) Thus कर्न + इष्ठ = कर् + इष्ठ (सु elided by VI. 4. 154. S. 2008) देश्वीयसी धेनुः ॥ Thus देश्यां + ईवसुन् = देश्यः + ईवसुन् (इश्व elided by VII. 1. 88. S. 368 = देश्यः + ईवसुन् (सु elided by VI. 4. 154. S. 2008).

३५०२ । प्रमणूर्वित्रिक्षेमात् चाल् इन्द्रित्। ५ । ३ । ९९९ । इत्यार्थे । 'तं प्रमण पूर्वण विष्ययेमच्ये ।

3502. In the Chhandas, the affix that comes in the sense of 'like this', after pratna, pûrva, visva, and ima (idam).

Thus:— तं मूज्या पूर्विया विश्वयमया ज्येष्ठताति वर्षियंदं स्व वेदम् ॥ (Rig Veda V. 44. 1). 'Him (Indra), as the ancients, as the predecessors, as all creatures, and as these living men have worshipped &c.'

३५०३ । ग्रमु च च्छन्द्रसि । ५ । ४ । ९२ । किर्मातह्ययधादित्येव । ' वर्तं नय प्रतरम्'।

3503. In the Chhandas, the affix amu (am) also is added after 'kim' &c, under similar conditions as in V. 4: 11. S. 2004.

To the word किस, words ending in ए, finite verbs and indeclinables, when taking the comparative affixes तर and तस is added the affix आस in the Vedas, when these words are used as adverbs. By the force of the word स'also' in the sûtra, the affix आसु is also included. Thus सतस्य सतरम् (Rig Veda X. 45. 9). सतरम् नवासः ॥ or सतराम् वस्यः। सतर means सकस्टतर ॥

The words ending in आम् and आम् are indeclinables, as they are included in the class of Svaradi (I. 1. 37. S. 447).

३५०४। वृक्कचेष्टाभ्यां तिस्तातिसी च छन्द्रति । ५ । ४ । ४९ ।

स्वार्चे। 'यो ना दुरेवी वृक्तिः'। 'स्पेष्ठतातिः बर्षिवदम्'।

3504. In the Chhandas, the affix til and tatil come after vrik and jyeshtha when excellence is denoted.

The word प्रश्नंसामम् is to be read into this sûtra. This also debars इएए V. 3. 66. S. 2021. Thus वृक्षतिः or वृक्षतातिः, as, याना मस्ता वृक्षतातिमत्यः (Rig Veda, II. 34. 9). Similarly ज्येष्टतातिः ॥

थे। ने: तुरेवे। वृक्तिः (Rig Ved. IV 41. 4). ज्येष्ठतातिं बहिर्षदम् (Rig Ved. V. 44. 1). ३५०५ । श्वनसन्ताचप् सकाच्छन्दसि । ५ । ४ । ४०३ )

तत्प्रवाद्टच्यात्समाधान्तः । 'ब्रह्मसामं भवति'। देवच्यन्दसानि '।

3505. In the Chhandas, the affix tach comes after a Tatpurusha compound in the Neuter Gender ending in 'an' or 'as.'

Thus हास्त + चर्मन = हस्तिवर्मस् as in हस्तिवर्मे जुहेति, so also भागभवर्मे अभिविद्यति ॥ So also when a word ends in भास् as, देवच्छन्द्रशिन (देव + इन्द्रस् = देव + इन्द्रस् + टब् = देवच्छन्द्रसम्) so also मनुष्य च्छन्द्रशिन ॥

Why do we say "when ending in आन् or आस्" ? Observe जिल्लादार जुडेति ॥ Why do we say "in the Neuter" ? Observe सुनामत्यं पृथिवीं द्यामनेष्ठस्म ॥ Nors:—The word वा "optionally "should be read into the sûtra. Therefore टच is optionally added, as ब्रह्मसाम or ब्रह्मसामम्, देवच्छन्दः or देवच्छन्दसम् ॥

३५०६ । बहुप्रजाश्क्रन्दिम । ५ । ४ । ९२३ ।

'बहुप्रजानिक् तिमाविवेश'।

3506. The form bahuprajas is valid in the Vedas.

Thus बहुप्रजा निर्मातियोग ॥ Rig Ved. I. 164. 32. In the classical literature, the form is बहुप्रजा: as बहुप्रजा आञ्चनाः ॥

३५००। द्वन्द्रसिच। ५। ४। ९४२।

दन्तस्य दत् स्याद्वहुवोहिः । 'उभयतादतः प्रति रह्णाति' ।

3507. For danta is substituted dat in the Vedas, when final in a Bahuvrihi.

Thus पत्रदन्तमालभेत, उभयदत बालभेत or उभवता दतः प्रतिरह्णाति ॥ ३५०८ । स्वत्रक्रन्दसि । ५ । ४ । ९५८ ।

ऋदन्ताद्वहुर्वाहेर्न कप्। इता माता यस्य इतमाता।

#### र्शत पञ्चमाऽध्यायः ।

3508. The affix 'kap' does not come after a Bahuvrîhi ending in short 'ri' in the Vedas.

Thus हता माताऽस्य = हतमाता, हतपिता, हतस्वता, सुहे।ता ॥

#### CHAPTER VI.

३५०९ । क । एकाची हे प्रथमस्य । ६ । ९ । ९ । .

·+ इन्दिस वेति वक्तव्यम् +'। 'यो जागार'। 'दाति प्रियाणि'।

3509. A. In the room of the first portion, containing a single vowel, there are two. S. 2175.

Vart:—In the Chhandas there is optionally reduplication of the root in the Perfect and other tenses. As दाति प्रयाणि (Rig Ved. VI. 8. 3) or ददाति प्रयाणि ॥ मचवा दातु or ददातु, नस्तुतो वीरवद् धातु or दधातु ॥

Vârt:—The root जाग्र is optionally reduplicated in the Perfect. As, ये: जागार (or जजागार) Rig Ved. X. 44. 14.

३५०९। तुजादीनां दीघीऽभ्यासस्य । ६। १। ७।

तुजादिराकतिगणः। 'प्रभरा तूतुजानः' 'सूर्ये मामद्वानम्'। 'दाधार यः एथिवीम्' ' ख तूताव'।

3509. In the room of a short vowel of the reduplicate of the roots 'tuj' &c, a long is substituted.

There is no list of तुजादि verbs given any where. The word आदि in तुजादि therefore should be construed as "verbs like tuj." So that wherever we may find a word having a long vowel in the Reduplicate, we should consider it a valid form. Thus प्रभार तूतुजानः तुज् + कानच् 111. 2. 106 = तूतुजानः Rg. I. 61. 12). पूर्व मामदानं। दाधार यः एष्टिनेम् Rig Ved. III. 32. 8. स्टूताच Rig Ved. I. 94. 2. This lengthening only takes place in the Vedas before some special affixes.

## ३५१०। बहुलं छन्दिति। ६। १। ३४।

हुः संप्रमारणं स्थात्। 'इन्द्रमा हुव ऊतये'।

'+ ऋषि नेवतरपदादिले।पश्च क्रन्दिस +' श्वतक्टिपरे नेः संप्रसारणमुत्तरपदादेलें।पश्चिति वक्तव्यम् । तृत्वं मूक्तम् । 'क्रन्दिस' किम् । त्र्यमानि ।

'+ रयेर्मतीबद्धलम् +' । रेवान् । रविमाग्युच्टिवर्धनः ।

3510. In the Chhandas, the semivowel of the root hve is diversely vocalised.

Thus हुवे or हुयामि, as इन्द्रमाहुव ऊतये (Rig Ved. I. 111. 4). देवों सरस्वतीं हुवे ॥ The form हुवे is Atmanepada, Present tense, lst Pers. sing. the vikarana अप is elided, then there is vocalisation and substitution of उत्तर ॥ So also हुवामि सक्त. श्विवान् । हुयामि विश्वान् देवान् ॥ So also ह्वा as सुधीहवस् (Rig. I. 2. 1.) 'hear the invocation.'

Vart:—There is vocalisation of the semivowel of जि when followed by आह्, and there is elision of the जा of आह्य when it refers to Metres. As तिसा आह्य यस्मिन् न्त्यं सुक्तं ॥ त्यं दाम ॥ The word तृष्ट् takes the san âsânta affix आ by V. 4. 74. Why do we say when referring to a metre? Observe क्याबानि ॥

Vart:—In the Chhandas there is diversely vocalisation of the semivowel of दिय followed by the affix मतुष् का रिय मत् = रव + मत् = र + च + मत् = र + च + चत् (VIII. 2. 15) = रेवत् ; as, चा रेवानेतु ने। विश्वः ॥ Sometimes it does not take place, as रियमान् पुष्टिवद्धं नः ॥ The म here is not changed to a as required by VIII. 2. 15.

३५१९। द्यायः की। ६। ९। ३५।

चायतेर्यहुलं कीत्ययमादेशः स्याक्कन्यक्ति । 'न्य ९ न्याञ्चक्युर्ने निधिक्युरन्यम्'। लिट्युिक कपम् । बहुलयह्यणानुवृत्तेर्नेह । 'श्रम्निं ज्योतिर्निचाय्य'।

3511. For chay is diversely substituted ki in the Chhandas.

Thus विधुना निश्चित्याः, न्यन्यं श्वित्युनं निश्चित्याः । These are forms ending in the affix उस् of the Perfect. Sometimes there is no substitution. As ऋषिन-क्योंतिर्निश्चाया । Thus वाय् + उस् = की + उस् = विकी + उस् = विका । So also वार् + क्य = वाय्य ।

३५१२ । श्रपस्प्रधेयामानृतुरानृहुध्विच्युषेतित्यानश्चाताः श्वितमाशीराश्चीर्तः । ६ । १ । ३६ ।

यते इन्दिष्ठ निपात्यन्ते। 'इन्द्रश्च विष्णो यदपस्पृथेवास्'। स्वथेतंद्वाचास्। 'श्वर्कमानु-चुः'। 'वसून्यामृतुः'। 'श्वर्चेर्र्हेश्च निद्धासि'। चिच्यवे। च्युक्ते निद्धि चासि। 'यस्तित्याज'। त्यजेर्पेनि। 'यातास्त इन्द्र सामाः'। 'श्विता ने। यहाः'। 'श्रीज् पाके निष्ठायास्'। 'नाशिरं दुद्दे'। 'सध्यत त्राशीर्तः'। श्रीज स्व क्विप निष्ठायां च।

3512. In the Chhandas, the following irregular forms are met with:— ग्रापस्पृधेयाम्, ग्रानृदुः, चिच्युषे, तित्याज, श्राताः, श्रितम्, ग्राशीः and ग्राशीतः ॥

The word इन्द्रीस is understood here. From the root स्वाह ' to challenge', is formed आवस्पेश्यास being the Imperfect (लड्ड), 2nd Pers. Dual, Atmanepada: there is reduplication of the root, vocalisation of र, and the elision of स irregularly. As, रून्द्र श्विक्यो। यदपस्पेश्यास् (Rig Ved. VI. 69. 8). In the classical language

the form is आवार श्रेशान ॥ Some say, it is derived from स्वष्ट with the preposition भव, the vocalisation of र, the elision of आ, and the non-prefixing of the augment आहा in the Imperfect (VI. 4. 75). The counter-example of this will be आवारक है-भाग ॥

From सर्थ and सर्द 'to respect, to worship', are derived साव्यु: and साव्यु: in the Perfect before the 3rd per. pl. उस्. there being vocalisation of र and the elision of स irregularly. Then there is reduplication, then स changed to स, then the lengthening of this अ, then the addition of the augment न, as: सर्च + उस् = सन् + अन् + उस् = सन् + अन् + उस् + उस् (VII. 4. 66) = सा + सन् + उस् (VII. 4. 70) = सान् + सन् + उस् (VII. 4. 71) = सान्यु: स The irregularity consists in the samprasâraņa with the elision of स स Thus युवया सर्वाग्यु: (Rig Ved. I. 19. 4). व समून्यान्यु: स The classical forms will be सानकु: सानकु: स

The form fungit is the Perfect 2nd per. sing. of the root was 'to go': there is vocalisation of the reduplicate, and the non-addition of the augment we before the affix it is the irregularity. The regular form is sunfait is

The form तिल्याच as in " यहिलत्याच " (Rig Ved. X. 71. 6), is the Perfect of त्याच्, the vocalisation of the reduplicate is the irregularity. The regular form is तत्याच ह

From the root छोड़ 'to cook', is derived बाला before the Nish ha affix, बी changed to बा irregularly. As बातास्त बन्दसीमा: n The form बिलं is also derived from the same root by shortening the vowel with the same affix. As सीमो गोरी बधिबत:, बिला ने बहा: n Some say the बा substitution of बी takes place when the word refers to सीम, in the plural, and बि when it refers to other than सीम n Sometimes the word बात: is seen in the singular, referring to objects other than सीम। Thus बित् बाता कुहातन n In fact, the exhibition of the word बाता: in the plural in the sûtra is not absolutely necessary.

The words आश्वीर् and आश्वीर are from the same root भी, with the prefix आइ and taking the affixes क्षियए and स्न respectively. Before these भी is replaced by श्वीर, and the nonaddition of न in the Nishthâ is irregular, As, "नाश्चिरं दुस्रे" (Rig Ved. III. 53. 14), जीरेर्सध्यत आश्वीरा ॥ (Rig Ved. VIII. 2. 9.)

३५१३ । खिदेश्क्रन्दिस । ६ । १ । ५२ ।

' विद दैन्ये '। श्रस्येव श्रा स्यात् । चिखाद । विखेदेत्यर्थः ।

3513. There is optionally the substitution of a in the room of the diphthong of the verb khid 'to suffer pain,' in the Chhandas.

The word विभाषा is understood here. Thus विसं विकाद or विकेद ॥ In the classical literature we have विसं खेदपति ॥

३५१४। श्रीवेश्छन्दसि। ६। १। ६०।

श्चिरः शब्दस्य श्चीबंन् स्थात् । 'श्रीवर्णी जगतः '।

3514. The word sîrshan is found in the Chhandas.

This word is another form of fur; and means 'head.' This is not a substitute of fur in the Vedas, for both forms are found therein. Thus with

धानत: (Rig Ved. VII. 66. 15). In the classical literature there is only one form दिश्य: "

The Sutras VI. 1. 104 and 105 declare. "The substitution of a long vowel homogeneous with the first, does not take place when we or we is followed by a vowel other than we of the case-affixes of the Nominative and the Accusative." "The substitution of a long vowel homogeneous with the first, does not take place when a long vowel is followed by a Nominative or Accusative case-affix beginning with a vowel other than we or by the Nom. Pl. affix we will be lowing sutra makes an exception in the Vedas.

३५१५ । वा इन्द्रसि। ६। १। १०६।

दोर्घान्जसोवि च पूर्वसवर्णदोर्घा वा स्थात् । बाराष्टी । धाराष्ट्री । 'आनुवीरोसते विद्यः' । सत्तरसूचद्वयेःबीढं वाक्यभेदेन् संबध्यते । तेनामिपूर्वत्वं वा स्थात् । श्वर्मा च श्वरमं च । 'सूम्ये सुवि-रामिव' । सप्रसारणाच्च ' (३३०) इति पूर्वक्यमपि वा । इस्यमानः । यज्यमानः ।

3515. In the Vedas, the long vowel may optionally be the single substitute of both vowels, in contravention to the prohibition mentioned in VI. 1. 104 and VI. 1. 105.

Thus मारुतीः or मारुत्यः, पियडीः or पिय**डाः**, वाराष्ट्री or वाराष्ट्रीः; उपानष्टी or खपानष्टी ॥

'मानुबीरीसते विश्वा' (Rig Ved. V. 8. 3).

The two sûtras subsequent to this in the Ashtadhyayi, namely VI. 1. 107 and VI. 1. 108 are also influenced by the present sûtra. Thus sûtra VI. 1. 107 declares. "There is the single substitution of the first vowel, when a simple vowel is followed by the म of the Accusative singular माम ।" But this is optional in the Vedas. Thus माम or माम का माम का प्राप्त माम (Rig Ved. VIII. 69. 12).

Similarly VI. 1. 108 declares. "There is the single substitution of the first vowel for the vocalised semi vowel and the subsequent vowel." In the Veda this rule is optional, as **एडयसान:** or **यह**ण्यसान: N

३५१६ । शेश्छन्दिति बहुलम् । ६ । १ । ६० ।

स्रोपः स्यात् । 'या ते गात्राणाम् '। 'ताता पिण्डानाम् '।

'+ एमकादितु क्रन्दिस परक्षं वस्तव्यम् +' । श्रपांत्वेमन् । श्रपां त्वे।क्रमन् ।

3516. In the Chhandas, the elision of case-ending i (si) of the nominative and accusative plural neuter, is optional.

Thus या ते गात्राग्राम् (Rig. Ved. I, 162, 19.) ताता विषडानाम् (Rig Ved I, 162, 19).

Vart:—In the Vedas, the para rûpa substitution takes place when एमन ४०. follow. Thus खपां स्था गमन् = अपां स्थामन् ॥ So also खपां त्या ग्रीतमन् = ग्रपां स्थायमन् ॥

३५१७ । भय्यप्रवय्ये च च्छन्दसि । ६ । १।८३ ।

विभेत्यस्मादिति भव्यः । वेतेः प्रवच्या द्विति स्त्रियामेव निपातनम् । प्रवेषमित्यन्यत्र । 'क्रन्दिसि' किम् । भेयम् । प्रवेषम् ।

'+हृदय्या श्रापं उपसंख्यानम् +' हृदे भवा र दय्या श्रापः । भन्ने ऋन्द्रसि यत् ।

3517. The forms bhayya and pravayya are found in the Chhandas.

The word भव्य is derived from भी+यत, and प्रवच्या from भ+यी+यत् ॥ The guna w is changed to अयं ॥ Thus भव्यं किलासीत् ॥ वत्सतरी प्रवच्या ॥ The यत् is added to भी with the force of Ablative by virtue of the diversity allowed by कत्यनुटेर बहुनं (III. 3. 113) ॥ Thus विभीत बस्ताद = भव्यत् "frightening or fearable." The word प्रवच्या is always used in the feminine: in other places प्रवेष is the proper form. Why we do say 'in the Vedas'? Observe भेषम्, प्रवेषम् in the classi al literature.

Vart:—The word हरदाया should also be enumerated when referring to water.
As हरदे भवा = ह्रदाया भाष: ॥ The affix यत् is added by IV. 4.110 (हर्दे+य=ह्रदय्+य) ॥
३५९२ । प्रक्रत्यान्तः पादमध्यपरे । ६ । ९ । ९९५ ।

ऋक्पादमध्यस्य सङ् प्रकत्या स्यादित परे न तु वकारयकारपरेऽति । 'उपप्रयन्तो अध्यरम्' । 'सुकाते श्रश्यकृतते' । 'श्रन्तःपादम्' किम् । 'सतास्य स्तेऽर्चन्ति' । 'श्रव्यपरे' किम् । 'तेऽत्रदन्' तेऽयकन् ।

3518. The final 'e' or 'o' and the following 'a' when occurring in the middle half of a foot of a Vaidic verse, retain their original forms, except when the 'a' is followed by 'v' or 'y.' u

The word यह: is understood here, but it should be construed here in the nominative case and not in the Ablative. The word प्रकृति means 'original nature, cause.' The word प्रकृति is an Indeclinable, used in the Locative case here and means 'in the middle.' The word पाद: 'the foot of a verse' refers to the verses of the Vedas, and not to the verses of the classical poetry. The word प्रति is also understood here. Thus उद्यायन्ता प्रवास (Rig Ved. I. 74. 1.); सुजाते प्रवासन्ते (Rig Veda. V. 79. 1).

Why do we say 'in the inner half of a foot of a verse?' Observe कवा मती कुत यतात एतेऽचित्त (Rig. Ved. I. 165. 1) ॥ Why do we say "when द or य does not follow आ?" Observe तेःबदन (Rig. X. 109. 1) ॥ Why do we say ए or का? Observe अन्वितिक्षसम्मयमस्यम् ॥ Some read this sûtra as नान्तः पादमस्यपरे ॥ According to them, this sûtra supersedes the whole rule of juxtaposition or संदिता (VI. 1. 72).

## ३५९८ । त्रव्यादवद्यादवक्रमुखात्रायमञ्जलवस्युषु च । ६ । १ । १९६ ।

गतु व्यवरेऽप्यति यह प्रकत्या । 'वसुभिनेऽव्यात्'। 'मित्रमहो त्रवद्यात्' । 'मा शिवासी श्रवक्रमुः'। 'ते ने। श्रवत्ये। 'श्रविधारो श्रवं मणिः'। 'ते ने। श्रवन्तु'। 'कुशिकासे। श्रवस्यवः'। यद्यपि । बहुवैस्तेनेऽवन्तु रथतूः' से। यमागत्' तेऽस्गेभिः' इत्यादै। प्रकृतिभावे। न क्रियते तथावि बाहुनकात्समाधेयन्। प्रातिग्राख्ये तु वाचनिक स्वायमर्थः।

3519. The 'e' or 'o' retain their original form in the middle of a Vaidic verse, when the following words come after them (though the 'a' in these has a 'v' and 'y' following it):—ग्रज्यात, ग्रवस्ता, ग्रवस्त, ग्रवस्त,

Thus श्रानः प्रथमोवस्थिनों श्रव्यात् ॥ भिन्नमहे। श्रवद्यात् (Rig IV. 4. 15), मा श्रिवासो श्रवक्रमु: (Rig VII. 32. 27); ते ने। श्रवताः (Not in the Rig Veda). Prof. Bohtlingk gives the following examples from the Rig Veda:—सीचन्तोश्रवतम् (VI. 14. 3) संदहन्ते। श्रवतान् (IX. 73. 5), कर्ते श्रवतान् (IX. 73. 8), श्रतथारी श्रवं मणिः, ते ने। श्रवन्त,

(Not in the Rig Veda according to Prof. Bohtlingk the आ of आवन्स is generally elided in the Veda after ए or आ) कुशिकासी अवस्थत: (Rig III. 42. 9).

Though in the Rig Veda we find examples like ते ने। उच्च रखतः (Rig Ved. X. 77. 8), and से। उपमानात् and ते। इंग्रोभः (Rig Ved. 1. 88. 2) &o. where there is no Prakriti-bhava, but sandhi, yet these are to be explained by bahulam i. e. as a Vaidic diversity. But in the Pratisakhyas, there is an express rule to this effect; and not left to mere inference as here.

Note: .-- 1. want is Benedictive 3rd Per. Sing. of wa 'to protect.'

- 2. प्रवद्यात् is Ablative singular of प्रवद्य ॥
- 3. चवक्रमु: is the Perfect, 3rd Per. Plural of क्रम् preceded by the Preposition ज्ञव। There is no reduplication as a Vaidic irregularity. Some read चवर्षकमु: (with reduplication) in the text, but no such word is found in the Rig Veda.
- 4. चन्नत is the Aorist of वृक् and वृज्; the 3rd Per. Pl. कि is replaced by जात। (The Aorist sign is elided by II. 4. 80. S. 3102).
  - 5. श्रयम् is from सूदम्।
  - 6. श्रवन्त is Imperative 3rd Per. Pl. of श्रव 'to protect.'
- 7. ग्रवस्य: is a Noun, from ग्रव्+ग्रस्त् = भ्रवस् । Then is added क्यन् as भ्रवस्य । Then द is added by III. 2, 170, and we get ग्रवस्थ: ॥

#### ३५२०। यजुष्पुरः । ६ । १ । ९९७ ।

बरःश्रस्य श्रक्तोऽनि प्रकाया यजुषि । 'उरी श्रन्तरिश्वम् '। यजुषि पादाभावादनन्तःपादाधे अजनम् ।

3520. In the Yajur Veda, the word 'uras' when changed to 'uro' retains its original form when followed by a short 'a' which is also retained.

Thus उरो श्रन्तरिद्यम् (Yajur Veda Vajasan. IV. 7). Some read the sûtra as ususuरा: n They take the word as उद ending in 3, which in the Vocative case assumes the form उरो n They give the following example उरा श्रन्तरिद्धं सङ्ग्र n But in the Yajur Veda VI. 11, the text reads उरोरन्तरिद्धत् सङ्ग्र: n

In the Yajur Veda, there being no stanzas, the condition of बन्त: पादं of VI. 1. 115. does not apply here, and hence the necessity of a separate sûtra; otherwise VI. 1. 115, would have covered this case also.

३५२९ । ग्रापा जुषायो। वृष्यो। वृष्येऽस्विऽस्विलेऽस्विकेपूर्वे । ६ । ९ । ९९८ । यजुब्बित एङ् प्रकत्या । 'श्वापे श्वस्मान्मातरः श्रुन्थयन्तु'। जुषायो श्वन्तिराज्यस्य'। 'वृष्यो ग्रंगुभ्याम्'। 'वर्षिष्ठे श्विध नाके'। 'श्वस्त्वे श्वस्त्वाले श्वस्त्विके'। श्वस्मादेव वश्वनात् 'श्वस्त्वार्ये –'। (२६७) इति ह्रस्त्वो न ।

3521. In the Yajur Veda, the short 'a' is retained after चापा, जुवाना, खब्बा, बांबेष्ट, and also in and after 'ambe' or 'ambâle' when they stand before 'ambike.'

Thus आयो बस्मान मातर: शुन्धयन्तु (Yaj. IV. 2). जुवाशी ब्राह्मराज्यस्य (Yaj. V. 35), द्वाशी बंशुस्यां गर्भस्त पूत: (Yaj. VII. 1). द्वार्षिष्टे व्यथिनाके ॥ The Vajasaneyi Sanhita has द्वार्षिष्टे शिथा (V. S. I. 22). The Taittariya Sanhita has द्वार्षिष्टे व्यथि ॥ (I. 1. 8. 1. 4, 43, 2, 5, 5, 4) व्यस्त व्यस्ताले, व्यस्तिके (V. S. 23. 18 where the reading is व्यस्त व्यस्तिके (स्वतिके (स्वति

8 has कारको प्रारंखाल्यान्यको ॥ The words कारको &c. though in the Vocative, do not shorten their vowel by VII. 3. 107, because they have been so read here.

३५२२ । ब्रङ्ग इत्यादी च । ६ । ९ । ९९९ ।

महाभक्ते य एक् तटाँदी चाकारे य एक्पूर्वः से।ऽति प्रकत्या यजुवि। प्रयोग महे महे भदोध्यत् । 'महे शहे मधोचिषम् ।

3522. In the Yajur Veda, when the word 'ange' is followed by 'ange' the subsequent short a is retained, as well as the preceding 'e' or 'o.'

Thus ऐन्द्रः प्राणी श्रङ्गे श्रद्धोध्यत्, ऐन्द्रः प्राणी श्रङ्गे श्रद्धे निद्यीध्यत्, ऐन्द्रः उदानी श्रङ्के निधीक्षात्, ऐन्द्रः प्राणी श्रङ्के श्रद्धोचिषम् (Yaj. 6. 20).

#### ३५२३ । चनुदासे च क्घपरे । ६ । १ । १२० ।

कवर्गधकारपरं मनुदानेः ति परे एड् प्रकत्या यजुवि । 'म्रयं सी मन्निः' । 'म्रयं सी मध्यरः' । 'मनुदाने' किस् । 'म्रधासे स्ट्रे'। मर्पणस्य महास्वानः । 'क्षधपरे' किस्। 'सेपमन्निमन्तः' ।

3523. In the Yajur Veda, when an anudâtta a is followed by a Guttural or a dh, the antecedent 'e' or 'o' retains its form, as well as this subsequent a.

Thus आयं सो आजि: (Yaj. 12. 47), आयं सो आध्यारें: II Why do we say when आ is gravely accented? Observe आधारमें, here आमे has an acute accent on the first syllable. Why do we say "when followed by a Guttural (क्) or a ध"? Observe साउपमान मन्तः II

## ३५२४ । ग्रवपयासि च । ६ । १ । १२९ ।

श्वनुदान श्रकारादी श्रवपथा:शब्दे परे यजुषि एक् प्रक्रत्या । 'त्रीक्ट्रेभ्यो श्रवपथाः' । वर्षस्थाधि निक्षः 'तिक्कितिकः' (३१३५) इत्यनुदात्तत्वम् । 'श्वनुदात्ते 'किम् । 'यदुद्रेभ्योऽवपथाः' । निपातैर्ये-द्वादि–' (३१३७) इति निघाती न ।

3524. In the Yajur Veda, when the gravely accented a of avapathâs follows e or o the vowels retain their original form.

Thus जो इद्वेभ्या अवषया: " The word अवषया: is 2nd per. Singular Imperfect of वर्ष in the Atmanepada. Thus अनवप् + अप + यास् " The आ is grave by VIII. 1. 28. When it is not gravely accented, the आ drops. As यह द्वेभ्याः अपना अपना आ here आ in not grave by virtue of VIII. 1. 30.

## ३५२५ । ब्राङोऽनुनामिकश्कुन्दसि । ६ । १ । १२६ ।

श्राकेः चिपरे नुनासिकः स्थात् । स च प्रक्रत्या । 'श्रभः श्रां श्रपः' । 'गभीर श्राँ उपपुत्रे' । ' + श्रंषःचादीनां क्रन्त्रसि प्रकातिभावा वक्तव्यः +' । 'ईषा श्रचा दिरग्यः' । 'ज्या दयम्' । 'पूषा श्रविष्टु' ।

3525. For the adverb 'a' is substituted in the Chhandas the nasalised 'añ' when a vowel follows it, and it retains its original form.

Thus क्रम का काए (Rig Veda V. 48. )); गभीर का उपपुत्र जियांसतः (Rig Veda VIII. 67. 11.)

Vart : —In the Vedas ईवा सदाः &c. are found uncombined. As, ईवा ऋदा, का ईमिरे विश्रोगला; यथा सङ्घदः, पथा सगमन् &c.

इया इयम् (Rig Ved. VI. 75. 3.) पूजा ऋविष्टु (Rig Ved. X. 26. 1).

३५२६ । स्यश्कन्दिति बहुतम् । ६ । ९ । ९३३ । स इत्यस्य होर्लीयः स्याद्धति । 'स्व स्य भानः'।

3526. In the Chhandas, the case-affix of the nominative singular is diversely elided after sya, when a consonant follows it.

Thus उत स्य वाजी जिएिंग तुरायित । ग्रीवायां बद्धी ऋषिक आर्थीन (Rig Veda IV. 40. 4), एव स्य ते अधुमा इन्द्र केंग्रः (Rig Veda IX. 87, 4). Sometimes it does not take place: का यत्र स्थी निपतेत् ॥ The स्य means 'he.'

## ३५२७ । हुस्वाच्चन्द्रोत्तरपदे मन्त्रे । ६ । १ । १५१ ।

हस्वात्परस्य चन्द्रशब्दस्योत्तरपदस्य सुदागमः स्थान्मन्त्रे। 'हरिश्वन्द्रे। मदद्रशः'। सुक्वन्द्रस्य। 3527. In a Mantra, the 'sut' is added to 'chandra,' when it is a second member in a compound and is preceded by a short vowel.

Thus हरिश्वन्द्रो सम्बद्धाः (Rig Ved. IX. 66. 26). सुश्वन्द्रो युष्मान् ॥ Why do we say after a short vowel? Observe सूर्यायन्त्रमसाविद्य ॥ Why do we say in a Mantra?! Observe, सुचन्द्रा पीर्णमासी ॥ The उसरपट can only be in a compound (samâsa) as it is well-known to all; and it does not mean, 'the second word,' as the literal meaning might convey. Therefore the rule does not apply here सुक्रमिस चन्द्रमसि ॥

### ३५२८ । पितरामातरा च छन्दि । ६ । ३ । ३३ ।

हुन्हुं निपातः । 'श्रा मा गन्तां पितरामातरा च'। श्राहिपरीतमपि । 'नमातरापितरा नू श्रिविष्टो'।

' समानस्य इन्दर्यमूर्भप्रभृत्युदर्वेषु' । समानस्यसः स्यास्तूर्भादिभित्र उत्तरवदे । सगर्भाः ।

'+ क्रन्यसि स्थियों स्रहुलम् +'। विष्यग्देवयोरद्गादेशः । 'विष्याची च एताची चः' 'देवदीची नयत देवयन्तः'; 'कदीची'।

3528. In the Vedas the form 'Pitaramatara' is also valid.

In the ordinary language सातापितरा is the proper form. The Vaidic form is derived by adding आह्र to the first member, and आ is added to the second by VII. 1. 39: and then Guna by VII. 3. 110. Thus आ सा गन्तां पितरासातरा च ॥

By force of च 'also', the converse is also valid. As न मातापितरा नू चिदिष्टी।
3528A स is the substitute of समान in the Chhandas, but not

before मधन, प्रभृति and उदके ॥ (See VI. 3, 84. S. 1012.)

Thus सगर्यः = समाने। गर्भः " uterine brother."

Vart:—In the Vedas, the finals of विश्व and देव are replaced by मह diversely before the feminine nouns: thus in "विश्वादो च एतादी च"; there is no substitution in विश्वादी, but in कड़ीची there is this substitution. कड़ीची is derived from किम्+मंच=कदि+चंच॥ Then is added डीए and then like मध्यादी॥ This vartika is an exception to VI. 3. 92. S. 418.

देखर्टू)चीं नयत देखान्तः (Rig Ved. III. 6. 1.) कर्ट्रीची (Rig Ved. I. 164. 17). 💃

### ३५२८ । सध मादस्ययोग्छन्दसि । ६ । ३ । ८६ ।

सहस्य संघादेशः स्यात् । 'इन्द्र त्वास्मिन्सभगादे '। सामः सथस्यम् ।

3529. Sadhi is substituted for saha in the Chhandas when mada and stha follow.

Thus सधमादे। त्राज्य श्कास्ताः अधस्ताः ॥ Another example is चान्ता वहन्ते। हरपे। युज्ञाना, चर्वागिन्द्र सधमादे। वहन्तु (Rig. III. 3. 7) सहमाद्यन्ति देवा चस्मिन् = यज्ञः ॥ ' इन्द्र स्थास्मिन्सधमादे ' (Rig Ved. VIII. 2. 3).

३५३०। पथि च च्छन्द्रित । ६ । ३ । १०८ ।

पणिश्रष्ट उत्तरपदे कीः कवं कादेशम्ब । कवपणः-कापणः-कुपणः ।

3530. The substitution of ka, and kava for ku takes place in the Chhandas before patha.

Thus कवपचः, कापचः and कृपचः ॥

३५३९ । साठ्ये साठवा साठिति निगमे । ६ । ३ । ९९३ ।

सहेः बत्वाप्रत्यये चार्कं द्वयं वृति वृतीयं निपात्यते । 'मरुद्धिरयः एतनासु साम्ना' चचोर्मध्यस्य दस्य सः दस्य कृष्व प्रातिष्ठाक्ये जितितः । चात्र हि ।

> ' हुयोश्चास्य स्वरयोर्मेध्यमेत्व संपद्मते स डकारे। सकारः । कूकारतामेति स सव चास्य ठकारः सम्नूष्मया संप्रयुक्ते ॥ ' इति ।

3531. 'Sâḍhyai' 'sâḍhwâ' and 'sâḍhâ' are irregularly formed in the Vedas.

Thus साठी समन्तात, साद्वा श्रम् ॥ The words साठी and साद्वा are both formed by तथा affix added to सह the भी substitution not taking place. In the first, समा is changed to ध्ये ॥ The third word साठा is formed by त्व affix added to सह ॥ In the classical literature साठा and साह्या are the proper forms.

अकिश्वास प्रतनासु माह्ना (Rig Ved. VII. 56. 23).

In the Prâtisâkhya it is ordained that a g situated between two vowels is changed to ल; and a ढ so situated becomes क्ल ॥ As says the kârikâ.

Karika:—The letter & falling between two vowels has become with in the pronunciation of this Professor.

So also a similarly situated is pronounced by him as an Ushman letter i. e., ]h  $\overline{q}$  at ' H .

३५३२ । द्वन्द्रसि च । ६ । ३ । ९२६ । श्रद्धन श्रात्वं स्थादुनरपदे । श्रद्धापदी ।

3532. In the Chhandas also, the long vowel is substituted for the final of 'ashṭan' before a second member.

Thus बाद्यापदी । The form बाद्यापदी is the feminine in कीए (IV. 1. 8) of बाद्यात (V. 4. 138 the बा of पाद being elided in a Bahuvrihi), पद being substituted for पात् by VI. 4, 130.

३५३३ । मन्त्रे सामाश्वेन्द्रियविश्वदेव्यस्य मता । ६ । ३ । १३९ ।

दोर्घः स्यान्मन्त्रे । 'श्रश्वावतीं सामावतीम्' । इन्द्रियावान्मदिन्तमः । 'विश्वकर्मणा विश्व वैव्यावता' । 3533. In a Mantra, the final vowels of साम, चस्व, रन्द्रिय and विस्वदेव्य are lengthened when the affix 'matup' follows.

Thus सेमायती, श्रश्वावती सन्द्रियावती, विश्ववेद्यावती ॥ श्रश्वावतीं सेमवतीम् (Rig Ved. X. 97. 7.) विश्वकर्मणा विश्ववेद्यावता (Rig Ved. X. 170. 4).

३५३४ । त्रीषधेश्च त्रिभक्तात्रप्रयमायाम् । ६ । ३ । ९३२ । दोर्घः स्यानमन्त्रे । 'यदोवधीभ्य ब्रह्मधार्त्वोवधीषु' ।

3534. In a Mantra, the final of 'oshadhi' is lengthened before the case-endings, but not in the Nominative.

Thus यद भे।वधीभ्यः भदधात्ये।वधीवु ॥

३५३५ । स्वि तुन्वमत्तुतङ्कुत्रोरुष्यायाम् । ६ । ३ । १३३ ।

दीर्थः स्थात्। ' माँ तून इन्द्रें। 'नू सूर्तः'। 'उत वा घा स्थानात्'। सन्नु गीसन्त-मीमन्ते। 'भरता जातवेदसम्'। तिकति धादेशस्य किस्वपन्ने सन्तरम्। तेनेन्तु न । 'भृगोत सावाणः'। 'कुमनाः'। 'मना ते भट्टा'। 'सना नश्चका'। 'उरुष्याणः'।

3535. In the Rig Veda, the finals of the particles तु, नु, घ, मनु, the tense-affix तह, कु, the ending 'tra' and the word उरुख are lengthened.

Thus तु:—चा तून बन्द व्यव्य (Rig IV. 32. 1) नु—नू मर्तः ॥ च:—उत वा चा स्यासात् ॥ मसु:—मसू गोमन्तमीमति ॥ तर्ः—अरता सातवेदसम् (Rig X. 176. 2). तरु is the त substitute of चा, when it is treated as हित्, therefore it does not apply here, प्रयोत यावायाः (I. 2. 4.) सु—कूमनस् ; च—'चा ते भद्रा। यावायाः उच्छा योग्नेः ॥

Note:—The u in the sûtra is the sound u and not the technical u (तरण् and तमण्). स्थान means "the wife's brother." भरत is Imperative Second Person Plural formed by the affix तण् (VII. 1. 46. S. 3568). Since this affix is िषत् the present rule does not apply to it. उच्छ is Imperative 2nd Per. Singular and is derived from the Kandwâdi root उच्छ (formed by यह्न). The affix िष्ठ is elided by VI. 4. 105. S. 2202. The न of the Pronoun नम् is changed to u after उच्छ by VIII. 4. 27. S. 3649.

३५३६ । दकः सञ्जा ६ । ३ । १३४ ।

ऋचि ठीर्घ इत्येव । 'क्रभीषुणः सखीनाम्'। 'सुजः' (३६४४) इति वः। 'नष्ट धातुस्ये। बहुभ्य' (३६४१) इति ग्रः।

3536. In a Mantra, the finals of the preceding member ending in 'i' or 'u' are lengthened before the particle 'su.'

Thus आभी हु सः सखीनाम् (Rig. IV. 31. 3) उध्य क हुसा उतये (Rig I. 36 13). The स is changed to a by VIII. 3. 107: S. 3644, and g changed to up by VIII. 4. 27. S. 3649.

३५३० । द्वयचारुतस्तिङः । ६ । ३ । ९३५ । मन्त्रे दीर्घः । 'विदमा हि चक्रावरसम्' । 3537. A tense affix ending in 'a' is lengthened in the Rig Veda, when the Verb consists of two syllables.

Thus विक्रम हि त्या सत्पतिं कृर गोनास् &c. See Rig. III. 42. 6, विक्रम हि चवा छारसस् । &c. But not here देवा भवत बाजिनः, as the verb consists of more than two syllables: not also here चा देवान विच चिच च as the verbs do not end in च ॥

Nors: — विका is Present First Person Plural. स replaces स: by III. 4. 82.

३५३८। निपातस्य च । ६ । ३ । ९३६ । 'स्वाहित'।

3538. In the Rig Veda the final of a particle is lengthened. Thus एवा दि ते, पटकाते, पटका करितार: (Rig Ved. I. 2. 2).

३५३९ । त्रान्वेबामपि दृश्यते । ६ । ३ । ९३७ । त्रान्वेबामिव पूर्ववदस्यानां ठीषः स्वात् । पृश्वः । दवहादिषदः ।

3539. The elongation of the final is to be found in other words also.

Here we must follow the usage of the Sishthas. Where the lengthening is not ordained by any rules of Grammar, but occurs in the writing of standard authors, there we should accept such lengthening as valid. Thus year agratice:

३५४० । इन्दस्य भयथा । ६ । ४ । ५ ।

नामि दीघें। वा । ' धाता धातृशाम् ' इति बद्दववाः । तैतिरीयास्तु इस्वमेव पठन्ति ।

3540. In the Chhandas, the finals are optionally lengthened before the Genitive plural 'nâm.'

In some places they are seen as lengthened, in others not. As খানা খানু-আম্ (Rig Ved. X. 128. 7). So also খনমুতাম্ and খনমুতাম্ ॥

The Rig Vedins read with long w, the Taittariyas read it with short w

३५४९ । वा चपूर्त्रस्य निगमे । ६ । ४ । ९ ।

षपूर्वत्याचे। नेपधाया वा दीघें।अंबूद्धी सर्वनामस्याने परे । स्नभुत्वासम् । स्वभुत्वसम् । 'निगमे' किम् । तत्वा । तत्वासी।

3541. The lengthening of the penultimate vowel of a stem ending in 'n' before the affixes of the strong-case, is optional in the Nigama, when 'sh' precedes such a vowel.

Thus ऋभुवाणं or ऋभुवणिमन्द्रम् ॥

Why do we say 'in the Nigama'! In the classical literature we have तदा. तदाचा, तदाचा always.

३५४२ । जनिता मन्त्रे । ६ । ४ । ५३ । इडादी तृत्वि शिक्षेणे निपात्यते । 'यो नः विता जनिता' ।

3542. In a Mantra, the word 'janitâ' is formed irregularly by the elision of 'ni' before the affix 'tri' with the augment 'it.'

Thus या नः विसा खनिता (Rig Veda X. 82. 3.) ॥ Otherwise खनविता in the classical literature. It is an exception to VI. 4 51.

३३४३ । शमिता यते । ६ । ४ । ५४ । वर्मावतेत्वर्थः ।

3543. 'Samità' is formed irregularly by the "elision of 'ni' before an 'it' augmented affix, when meaning a sacrificial act.

Thus श्वतं श्रविः श्रमितः ॥ It is formed by तृष् and is in the Vocative case. Why do we say 'when referring to a sacrificial act'? See श्वतं श्रविः श्रमीयतः ॥ See Satpatha Br. III. 8. 3, 4 and 5.

३५४४ । युप्रवादींर्घरकन्दसि । ६ । ४ । ५८ ।

स्वपीत्यनुवतेते । वियुष । विसूष । 'श्राहजादीनाम्' (२२५४) ।

3544. In 'yu' and 'plu,' long is substituted for 'u' before 'lyap' in the Chhandas.

Thus दान्त्यनुषू र्व विष्युय; यत्रा यो दिख्या परिष्तूय ॥ Why do we say, in the Chhandas ? Observe संयुत्य, श्वासत्य in the classical literature.

By VI. 4. 72 the augment wit is added to verbs beginning with a vowel, in the Aorist, the Imperfect and the Conditional. In the Vedas, it comes before verbs beginning with consonants also.

३५४५ । क्रन्दस्यिप दृश्यते । ६ । ४ । ६३ । ग्रनजादीनामित्यर्थः । ग्रानद् । ग्रावः । 'त्र माद्योगे' (२२२८) ।

3545. The 'ât' augment is found in the Chhandas also.

It is found there before the roots beginning with a vowel as well as before consonant roots. Thus आनद, from नश् in the Aorist. The चिल is elided by II. 4. 80, when VIII. 2. 63 does not apply, then श is changed to ए by VIII. 2. 36 which becomes इ and finally द ॥ आनव्ह, from नश् when VIII. 2. 63 applies and आयुनक् ॥ आव: is Aorist of दुझ, the affix being elided by II. 4. 80. आनव्ह from नश् (II. 4. 80) and आयुनक् is the Imperfect of दुझ ॥

The augments mg and mig are elided when the Particle mis added. See

VI. 4. 74. But not necessarily so in the Vedas as taught below.

३५४६ । बहुनं क्रन्यस्यमाङ्योगेऽवि । ६ । ४ । ७५ ।

ब्रहाटी न स्तः माङ्येगोऽपि स्तः। 'जनिष्ठा उग्नः सष्टसे तुरायः।' 'भा वः स्रेने परबीजान्यवाप्सुः'

3546. There is diversity in the Chhandas: the augment 'at' or 'ât' is added even with 'mâ,' and sometimes not added even when there is no 'mâ'.

Thus in जनिष्ठा उपः (Rig. X 73. 1), काममूर्यः त् (Rig. I. 53. 3) and काममदेयोत् the augment is not added though there is no मा॥ In मा वः चेत्रे परबीजान्यवारसुः; मा श्रीभत्याः, मा श्रावः, the augment is not elided, though the particle मा is added.

३५४७ । दरयो रे । ६ । ४ । ७६ ।

'गर्भे प्रथमं दधे श्रापः'। रेभावस्वाभोयत्वेनामिद्धत्वादालोषः । श्रन्न रेशब्दस्मेटि कते पुनरिष रेभावः । तदधे च सूत्रे द्वियचनान्तं निर्दिष्टमिरये।रिति । 3547. 'Re' is diversely substituted for 'ire' in the Veda.

Thus के स्विद्धि प्रथमं दक्षे आप: (Rig. X. 82. 5) बास्य परिदक्षे ॥ In दक्षे, the आ of आ is elided, before the affix दरे by VI. 4. 64, the रे substitution being considered as asiddha (VI. 4. 22) for the purposes of the elision of आ।

#### ३५४८ । इन्दस्य भयचा । ६ । ४ । ८६ ।

भू सुधियोर्षणस्यादियङ्गवङी छ। 'वनेषु चित्रं विभवम्'। विभुवं वा। 'सुध्ये। इच्यमन्नेः,' सुधियो वा।

'+ तग्वादीनां इन्द्रसि बहुसम् +'। 'तन्त्रं पुषेम'। तनुषं वा । त्र्यम्बकम्-त्रियम्बकं वा ।

3548. In the Chhandas, in the case of a stem in 'bhû' and 'sudhî' are found sometimes the tag, sag, and sometimes the semi-vowel substitution.

As विभव र, विभुवन, सुध्यः And सुधियः ॥ वनेषु चित्रं विभवं विशे (Rig Veda IV. 7. 1) विभुवन् ॥ सुध्यो चळामने for सुधियो चळामने ॥

Vartika:—There is diversely the substitution of স্বাহ্ and ব্ৰহ্ in the Chhandas, after মনু &c. and the rest. This ordains substitution even after words which are not roots.

As, तन्त्रं पुषेम (Rig Ved. X. 128. 1) or तनुतं ॥ ज्यास्त्रकम् or जियस्त्रकम् " Three-eyed."

### तनिपत्याक्कन्दसि । ६ । ४ । ९९ ।

यतयोष्टपधानोपः कृष्टिति प्रत्यये । 'वितिब्रिरें] कवयः' । 'शकुना द्वव पप्तिम' । भाषायां विते-निरे । पेतिम ।

3549. In the Chhandas, the root-vowel of 'tan' 'to stretch' and 'pat' to fall, is elided before an affix beginning with a vowel, when it has an indicatory 'k' or 'n'.

As वितांबरे सवयः ॥ It is the 3rd Person Plural Perfect of सन् ॥ The vowel स of तन् is elided. Though the elision is asiddha yet the rule VI. 4. 120 requiring the substitution of a and the elision of the reduplicate त does not apply: because then the present sûtra would be nullified. शकुना स्व परितमः (Rig Ved. IX. 107. 20). This is also चिद्र ॥ In the classical language we have वितंनिरे, पतिस् ॥

## ३५५० । घितभसोहंति च । ६ । ४ । १०० ।

'सिंग्धश्व में' । 'बब्धां ते हरीधानाः' । 'हुभाल्भ्या हेधिः' (२४२५) ।

3550. The root-vowel of 'ghas' and 'bhas' is elided in the Chhandas, before any affix, whether beginning with a vowel or a consonant, which has an indicatory 'k' or 'n'.

Thus साध्यस्त्रमे स्पीतिश्व मे, सब्धां ते हरी धानाः ॥ स्थि is thus derived: किन् is added to the root आह् ; then by II. 4. 39, धस् is substituted for आह; thus धस् + ति = घ्स् + ति (आ being elided by the present sûtra) = स् + हि (स् being elided by

VIII. 2. 26), then ल is changed to u, and u to n and we have रिष्ट: u Then समानाः रिष्ट:=सरिष्ट: (समान changed to स VI. 3. 84). The word सक्याम् is the Imperative of अस्. thus अस्+क्तु+ताम्= अ अस्+ताम्= अ अस्+ताम् (VI. 4. 100) = सभ्+ताम् (VIII. 2. 26) = स स्+ धाम्= सक्याम् n This rule of elision being a nitya, and a subsequent rule, ought to have operated first, but, as a Vaidic anomaly, the reduplication takes place first. See VII. 2. 67.

Why do we read "before an affix beginning also with a consonant"? Because the elision takes place before a vowel affix also, as व्यक्ति = अस् + बलु + किल् = अभ्स्+क्रित (VII. 1. 4) = अध्यति (VIII. 4. 55).

Why having an indicatory क् or इ । Observe श्रंशून समस्ति ॥ The च has been added into the aphorism by the Vartikakara.

## ३५५१ । त्रु ग्रुगुवृक्कतृभ्यश्कन्द्रित । ६ । ४ । १०२ ।

'मु धी द्ववम्'। 'श्रुष्धी गिरः'। 'रायस्पूर्धि'। 'उन्यस्क्रिधि'। चपावृधि।

3551. चि is substituted for दि in the Vedas, after खु, खुण, पू,

As সুখা প্রবাদ (Rig Ved. I. 2, 1.) মান্ত্রাখি নিব: (Rig Ved. VIII, 84, 3.) বাবহাখি (Rig Ved. I. 36, 12). বহরুর্ভক্তরেজিখ and স্ববাহাখি ॥

In until, the sis not elided after the sor un, as it was required by VI. 4. 106, since the present aphorism specifically mentions it. The lengthening takes place by VI. 3. 137. The forms other than until are irregular; un being added diversely by III. 1. 85, and then elided diversely by until 11. 4. 73.

Note: — पूरिं is from पू 'to protect'. The आप is elided; for the final आ there is उर by VII. I. 102. S. 2495 and it is lengthened by VIII. 2. 77 S. 354 उर ग्रास्किंध from क; the न of नम् is changed to ur by VIII. 4. 27 S. 3649 and the visarjaniya is changed to ur by VIII. 3. 50. S. 3635.

### ३५५२ । वा इन्द्रसि । ३ । ४ । ८८ । हिरपिद्वा ।

3552. In the Chhandas the substitute 'hi' is optionally treated as not having an indicatory 'p.'

The result is that in the Chhandas, the second person singular of नार has two forms, as भोगाडि or भोगोडि; युव्धि or युवाधि, धि being substituted for डि in the Vedas (by VI. 4. 103 S. 3553) as in the following verse:

भाने नर्यं सु पर्यारायेश्यस्मान्त्रिश्वानिदेव व्युनंतिविद्यान् ।

यु योध्यसम्बर्जुहुराग्रमेनु।भूषिष्ठान्ते नमऽउक्तिविधेम ॥

Rig Veda I. 189. 1: Yajur Veda; 40. 16.

## ३५५३। ग्रहितश्च। ६। ४। १०३।

है। धिः स्यात् । रारन्यि । रमेर्व्यत्ययेन परस्तैवदम् । श्रवः श्रनुरभ्यासदीर्घश्च । 'श्रस्तै प्रयन्धि' 'युवेपिंध कातवेदः' । यमेः श्रपे। सुक् । यातेः श्रपः श्रनुः । 'श्रक्तिः' किम् । श्रणेष्ठि ।

3553. 'Dhi' is substituted for 'hi' when the tense-affix is not 'nit'.

Under III. 4. 88 S. 3552 दि is also चित् in the Vedas : and when it is चित्र it is not हिन् by 1. 2. 4. Thus रारम्भि, प्रवन्धि and युवेध्वि in the following सामरारम्भि जस्मभ्य तद्धवंश्व प्रवन्धि; युवेध्वस्मक् सुद्धरायमिनः ॥

Why do we say 'when it is not दिन्'? Observe भोशोदि ॥

(1) राशन्य is irregularly formed Parasmaipada of रस; the अप being replaced by अनु, and the reduplicate lengthened as a Vedic form. The स् is not elided, by VI. 4. 37 as the affix is not जिस्स (2) प्रयोग्धिक from यस the अप is elided. (3) युपोधि from यु (योग्स), the अप being replaced by अनु; युपोधि जासबेद: (Rig Ved. VIII. 11. 4).

३५५४ । मन्चेष्याद्ध्यादेरात्मनः । ६ । ४ । ९४९ । बात्मन्श्रब्दस्यादेर्लोषः स्यादान्ति । त्मना देवेतु ।

3554. In the Mantras, the beginning of 'atman' is elided, when the affix of the Instrumental Singular follows.

न्नाङ् is the name of the Instrumental singular affix, given by ancient Grammarians. Thus स्मना देखेत् (Rig Ved. VII. 7. 1).

३५५५ । विभाषजीश्कुन्दसि । ६ । ४ १६२ ॥

ऋजुश्रध्दस्यर्तः स्थाने रः स्याद्वा श्रद्धेमेयस्सु । 'स्वं रिजय्टमनुनेति' । ऋजिष्टं वा ।

3555. Before the affixes ishtha, iman and îyas, the 'ri' of 'riju' may optionally be changed to 'ra' in the Chhandas.

As रजिन्द्रः and ऋजिन्द्रः, in त्वं रजिन्द्रमनुनेष (Rig Ved. I. 91. 1).

३५५६ । चत्व्यवास्त्व्यवास्त्रमाध्वीहिरएययानिन्द्धन्द्रसि । ६ । ४ । १०५ ।

म्रती भवमत्व्यम् । वास्तुनि भवं वास्तृत्व्यम् । वास्त्वं च । मधुष्ठब्दस्याणि स्त्रियां यणा-वेशो निपात्यते । 'माध्वीनः सन्त्वोषधीः' । हिश्ययश्रव्दाद्वितस्य मयटो मशब्दस्य सीपो नि-षात्यते । 'हिरययेथेन स्विता रचेन'।

#### दति वष्ठीऽध्यायः।

3556. In the Chhandas the following are irregularly formed: Ritvya, Våstvya, Våstva, Mådhvî, and Hiranyaya.

The word ऋत्व्य is derived from ऋतु, and वास्त्व्य from बास्तु with the affix यत्, उ being changed to व ॥ ऋती भवम् = ऋत्व्यम्, वास्ती भवम् = वास्त्व्यम् ॥ वास्त्व is from वस्तु, as वस्तुनि भवः = वास्त्वः with the affix ऋष्। माध्वी from मधु with the affix ऋष्। the feminine as 'माध्वीनं:सन्त्वोषधीः' Rig Ved. I. 90. 6. हिर्प्यय is from विरुप्य with the affix मयद्, the म being elided, as 'हिर्प्ययेन सविता रथेन' (Rig Ved. I. 35. 2.)

#### CHAPTER VII.

'श्रीको स्ट (२४४२)।

By VII. 1. 6 3 2142; the augment se is added to the tense affix we the 3rd Person Plural Atmanepade. But in the Vedas the augment is added to other affixes also.

३५५०। बहुलं छन्द्रसि । ७ । ९ । ८ ।

रुडागमः स्यात्। 'लोपस्त श्वात्मनेपदेषु' (३५६३) इति पचे तलोपः। 'धेनवी दुन्हे'। सी-पाभावे पतं दुन्हते'। 'श्वदृत्रमस्य'। 'ऋतो भिष्ठ ऐस्' (३०३)। 3557. The augment 'rut' is diversely applied in the Chhandas.

The त of भात is elided by VII. 1. 41. S. 3563, in one alternative. Thus धेनवा बुद्ध ॥ When then there is no elision, we have यतं बुद्धते । So also ग्रहण्यास्य ॥

देवा महुन् । तन्यवि भ्रष्टासी भ्रहेन ॥ Here भ्रह्म is the Imperfect (लङ्) plural of दुन् ॥ Thus दुन् + क = दुन् + रत् = भ्रह्म, the a being elided by VII. 1. 41. Sometimes, the augment does not take place, as भ्रह्मत ॥ Owing to the word अनुन, 'diversely', the augment र is added to other affixes also, than क ॥ As भ्रद्भम्म in भ्रद्भमस्य क्षेतवः ॥ This is the aorist in भ्रष्ट् of the root दुश्च by III. 1. 57. the guna ordained by VII. 4. 16, does not take place.

By VII. 1. 9 S. 203; ऐस् is substituted for भिस् in the Instrumental Plural after nouns ending in आ. But not always so, in the Vedas.

# ३५५८ । बहुलं छन्दिधि । ७ । ९ । १० ।

#### 'ऋग्निर्देवेभिः'।

3558. In the Chhandas the substitution takes place diversely. That is ऐस् is substituted for भिष्ठ even after stems which do not end in short आ; as नदी: ; and some times the substitution does not take place even after stems ending in short आ, as, देवेभि:, in देवोदेवभिरागमत (Rig Veda I. 1. 4).

#### ३५५९ । नेतराच्छन्द्रि । ७ । १ । २६ ।

स्वमोरदङ् न । 'वार्त्रघमितरम्' । 'क्रन्दिस' किम् । इतरत्काष्टम् । ' समार्धेऽनञ्जूर्वे त्तवी स्वप्' (३३३२) ।

3559. In the Chhandas, at (or ad) is not the substitute of su and am (Nom. and Acc. Sg.) endings, after itar.

As इतरिमतरमण्डमजायत ; वार्त्रघमितरम् ॥ Why in the Vedas ! See इतरेत् काष्टम्, इतरत् कुड्यम् ॥

By VII. 1. 37. S. 3332, say is substituted for ktvá in a compound the first member of which is an Indeclinable but not say II In the Vedas, this is optional.

## **५५६० । स्वा**गि च्छन्दिसि । ७ । १ । ३८ ।

#### यज्ञमानं परिधापिक्ताः।

3560. In the Chhandas the 'ktvå' also, as well as lyap, is substituted for ktvå, after an Indeclinable compound, other than one preceded by the Negative 'nañ.'

Thus कव्यां वासी यजमानं परिधावियत्वा ॥

## ३५६९ । सुपां सुनुक्पूर्वसवर्णाच्छेयाडाद्यायाजानः । ७ । ९ । ३९ ।

'ऋजवः सन्तु पन्थाः'। पन्थान इति प्राप्ते सुः । 'परमे व्योमन'। 'व्योमनि' इति प्राप्ते हेर्नुक् । धीती । मती । सुष्टुती । धीत्या मत्या सुष्टुत्येति प्राप्ते पूर्वसवर्णवीधः । 'या सुरथा रथीतमा विविस्एशा ऋष्टिना' । 'यी सुरथी विविस्एशी' इत्यादी प्राप्त श्रा । 'नताद्श्राह्मग्रम्' । नतमिति प्राप्त श्रात् । 'यादेव विवस तात्वा' । यमिति प्राप्ते । 'न युष्मे वाजवन्थवः' । 'श्रस्मे इन्द्रादृहस्पती' । युष्मास्वस्मभ्यमिति प्राप्ते श्रे । उच्या । धृष्णुया । उच्या धृष्णुनेति प्राप्ते या । 'नाभा पृथिव्याः'। नाभाविति प्राप्ते द्वा। 'ता जनुष्ठोच्यावयतात्'। जनुष्ठानमनुष्ठा। व्यवस्थानवदः। ज्ञाको द्या। साध्या। साध्यित प्राप्ते याच्। 'वस्ता यक्ते'। वस्त इति प्राप्ते ज्ञान्। '+इवाडियाक्रीकाराणामुपर्यव्यानम् । उर्विया। वर्षिया। उर्व्या वार्व्याति प्राप्ते द्या। सुर्वेनियोति प्राप्ते दियाच। 'इति न शुव्कं सरसी प्रयानम्'। इरोकार द्वाराष्ट्रः। तनात्प्रदाने पदे प्राप्ते व्यत्ययेनान्तोदात्तता। वस्तुतस्तु क्षीवन्तान्हेर्न् क् । ईकारादेशस्य तृहादरणान्तरं मय्यम्। '+ज्ञाक याजयारामुपर्यव्यानम् । 'प्रवाहवा सिस्तम्'। ज्ञाहुनेति प्राप्ते प्राप्ते प्राप्ते (२४५) द्वित गुणाः। स्वप्नया। स्वप्ने नेति प्राप्तेऽयास्। 'स नः सिन्धुमिव नावया'। नावेति प्राप्तेऽन्यार्। रित्स्वरः।

3561. The following irregular endings are substituted for the various case endings in the Chhandas: (1) 's' of the Nom. Sg. for 'as' of the Plural, (2) the luk-elision of the case endings, (3) the single substitution of the homogeneous long vowel for the end vowel of the stem, (4) \hat{a}, (5) \hat{a}t, (6) \end{a} (\hat{s}e) for the ending of the Nom. Plural, (7) y\hat{a}, (8) \hat{a} (\hat{d}h), with the elision of the last vowel and the consonant, if any, that follows it in the stem, (9) y\hat{a} (\hat{d}y\hat{a}) with the similar shortening of the stem, (10) y\hat{a}, (y\hat{a}ch) and (11)' \hat{a}' (accent of 'la').

Thus (1) प्रवृद्धरा ऋजवः सन्त् पन्याः (for पन्यान ) Rig Veda X. 85. 23.

Vari:—It should be stated that case-endings replace case-endings promiscuously, as धृरि दक्षिणायाः (for दक्षिणायाम् Rig I. 164. 9).

Vart:—One personal ending replaces another personal ending in the Vedas सवालं ये प्रश्ययपाय तर्जात (for तर्जान्त) Rig. I. 162. 6.

- (2) जुक्-elision :—As परमे व्योमन् (Tait-up. II. 1. 1) for व्योमनि । Here is elision of हि ॥
  - (3) Lengthening:-धीतो, मती, सुद्धती for धीत्या, मत्या and शुद्धत्या ॥
- (4) जा substitute:—As या सुरंघा रघीतमीभा वेवा विविद्धृशा। श्रश्विना ता हमामते ॥ (Rig Ved. I. 22. 2). Instead of यी, सुरंघी, विविद्धृशी, उभी, &c. we have या, सुरंघा, &c.
  - (5) बात्-नताद् झास्त्रणम् for नतम् ॥ यादेव विका ता त्वा here या is for यम् ॥
- (6) श्रे-न युष्मे (for युष्मासु) वाजबन्धवः, Rig. VIII. 68. 19. श्रस्मे (for श्रस्मभ्यस्) इन्द्रायुक्तस्यती; Rig. IV. 49. 4.
  - (7) या-उह्या, ध्रम्णुया for उह्या and ध्रम्णुगा ॥
  - (8) **हा-नाभा** (for नाभी) एचिट्याः Rig. I. 143. 4.
- (9) ड्या-अनुष्टा उच्यावयतात् for अनुष्टा Ait Br. II. 6. 15. अनुष्टानेन भवान् विश्वसनं करोत्। The word अनुष्टा (feminine) is derived from स्था with the affix ऋड् (III. 3. 106) and the preposition अनु। In the Instrumental Singular, the टा is replaced by द्या ॥ But is not the affix अङ् of III. 3. 106 set aside in the case of स्था by the specific affix किन् of III. 3. 95? Not always, for Pâṇini himself has used forms like ट्यावस्था (I. 1. 35) showing that स्था takes the affix ऋड् also.
- (10) **era— High** for Hig; the elision of H which was otherwise required does not take place.
  - (11) ग्रान्-वर्षन्ता यजेत for वरन्ते ॥

Vart:—The following substitutes should also be enumerated, (a) इया, (b) दियाच् with the elision of the final vowel and the consonant, if any, that follows it, and (c) long ई । As (a) उर्किया परिधानम्, for उडका, so also टार्किया for दावता ॥ (b) सुजेनिया for सुजेनिया, and सुगानिया for सुगानिया। (c) दृति न शुष्कं सरसी श्रयानम् (Rig Ved. VII. 103. 2) for सरसि ॥

The word सर्दो however may be otherwise explained. The ordinary explanation is that & (Loc. Sing), is replaced by long & of this Vârtika. The word ought to have udâtta on the first syllable, but anomalously the accent falls on the last. Thus say those who give this example. But as a matter of fact सरसी here is the feminine in कीच् of सरस ॥ The Loc. Sing. is is elided after it by clause (2) of this sûtra; and it is not an example of the addition of long & to सरस ॥ Well, what is then the example of & substitution of this vârtika? That must be found out.

Nore:—Sâyana also explains सरसी in this way इति न ॥ द्वितिमित्र शुष्कं नीरसं सरसी महत्त्वरः; तरसी गारादिवच्योा कीव्; सरस्यां "सुपां सुलुक्" दति सप्तम्यां लुक् । महति सरसि विकेस धर्मकाले श्यानं निवसन्तं मगद्भकाणः ॥

Vart:—So also (a) आहर (b) आयाच् and (c) आयार्: as प्रवाहवा विस्तम् (Rig Ved. VII. 62. 5), for प्रवाहुना। The उ is gunated to श्री by VII. 3. 111, and श्री is changed to आह्र before आ (b) स्वपूर्वा सच सेवनम् for स्वप्नेन, (c) सिन्धुमित नावया (Rig Ved. I, 97, 8) for नावा। The र in आयार regulates the accent.

The word আছ্টো in the sûtra is compounded of three words সা + মান্ + মা, the word আন্ = মা + মান্ ॥

### ३५६२। समी मश् । ७। १। ४०।

मिखादेशस्यामो मश् स्यात् । जकार उद्घारवार्थः । शिल्वात्सर्वादेशः । ' जस्ति स्वः-' (२२२५) इति इंट् । 'वधी वृत्रम्'। जवधिवमिति ग्राप्ते ।

3562. For the Personal ending am of the First Person Singular (in the Aorist) ma (I. 1. 55) is substituted in the Chhandas.

The आस here is the substitute of सिष, and not the accusative singular affix. The आ in सञ्चां for the sake of pronunciation only. As वर्धो दलस् (for अविध्यस्) Rig. I. 165. 8: 8 The आद augment is diversely elided (VI. 4. 75). The indicatory आ of सञ्च shows that the whole of the affix आस is to be replaced. The long के is added by VII. 3. 96. The substitution of आ for m is to prevent the change of m into anusvara as in VIII. 3. 25.

Note :—Thus हन् + छिन+सिप् = वध्+छिन+सिप् ( II. 4. 43 ) = वध्+सिच्+सिप् ( III. 1. 44 ) = वध्+ द्र् + सिच्+सिप् = वध्+ दर्+सिच्+प्रम् ( III. 4. 101 ) = वध्+दर्+सिच् + म् ( Present Sûtra) = वध्+दर्+ सिच्+ देर् + म् ( VII. 3. 96 ) = वध्+दर्+ दर्+ मृ ( VIII. 2. 28 ) = वधीम् ( VI. 1. 101 ).

## ३५६३ । लापस्तर्द्वात्मनेपदेषु । २ । १ । ४९ ।

क्टर्न्यासः। 'देवा ऋदुक्त'। ऋदुक्तति प्राप्ते। 'ठिचियातः श्रये'। श्रेत इति प्राप्ते। 'श्रात्मने-इति किम्। 'उत्सं दुर्जन्त'।

3563. In the Chhandas the ta of the Atmanepada Personal ending is elided.

As देवा महम्म for महस्त (see VII. 1. 8); दिखणतः मये for मेते ॥ Owing to the anuvritti of मधि from VII. 1. 38, this substitution sometimes does not take place; as: मात्मानमद्तंबुक्ते ॥ Why in the Atmanepada? Observe उत्सं दुवन्ति क्रमञ्ज मतुर्वितम् ॥

#### ३५६४ । ध्वमी ध्वास । ७ । ९ । ४२ ।

ध्वमा ध्वादित्यादेशः स्याध्वन्दिशः (बन्तरेवीकार्यं वारयध्वात् । वारयध्विति प्राप्ते ।

3564. In the Chhandas, 'dhvât' is substituted for the Personal ending 'dhvam'.

As श्रन्तरेवीष्मार्ग वारयध्वात for वारयध्वम् ॥ Ait Br. II. 6, 14.

#### ३५६५ । यज्ञध्वनिमिति च । ७ । १ । ४३ ।

एनमित्यस्मिन्वरे ध्वमोऽन्स सोपा निपात्यते । 'यजध्येनं विषमेधाः' । 'वकारस्य यकारा निपा' त्यते' इति वृश्विकारोक्तिः प्रामादिकी ।

3565. यक्ष्वेनम् is irregularly formed in the Vedas for यक्ष्वमेनम् ॥

The word यक्षण्य म् followed by एनम् loses its final म् in the Vedas. As यक्षण्येने प्रियमेश: (Rig. VIII. 2. 37). The Kāśika adds "that स is also irregularly changed into " : the form would then be यक्षण्येनम् ॥ This is, however, a mistake.

#### ३५६६ । तस्य तात् । ७ । १ । ४४ ।

सीटोमध्यमपुरुवस्रहुवंचनस्यस्याने,तात् स्यात् । 'मान्नस्यानूनं क्रणुतात्'। क्रणुतेति प्राप्ते । ' सूर्यं चर्चुर्गमयतात्'। गमयतेति प्राप्ते ।

3566. For the ending ta of the 2nd Pers. Pl. Imperative is substituted 'tât' in the Chhandas.

As गार्च गार्चमस्या नूनं असुतात् (for असुत), and अवध्ये गेर्छ पार्थिवं खनतात् (for असत) Ait Br. II. 6. 15, 16. श्रस्मारच संस्थलतात् (= संस्थलत), सूर्य चतुर्गमयतात् (= गमयत).

#### ३५६० । तप्तनप्तनयनास्य । ७ । १ । ४५ ।

तस्येत्येव । प्रयोत्त यावायः । प्रयुतेति प्राप्ते त् । 'सुनेतिन पचत ब्रह्मवाष्टसे' । 'दधातन द्ववियां चित्रमस्मे' । तनप् । 'महतस्यन्जुजुष्टन' । जुषध्यमिति प्राप्ते व्यत्ययेन परस्मैपदं श्लुश्च । 'विश्ववे देवासा महता यतिष्टन' । यत्संख्याकाः स्यत्यर्थः । यक्कव्याक्कान्दसा हतिः । श्रस्तेस्तस्य चनादेगः ।

3567. Also ta and tana (before both, on account of the indicatory p the preceding vowel of the verbal stem is strengthened, or if weak, not shortened), tana and thana are substituted for the ta of the 2nd Pers. Pl. Imperative in the Chhandas.

Thus (1) ऋगोत यावायाः (for ऋगुत),

- (2) सुनोतन पचत ब्रह्म वाहसे (Rig. Ved. V. 34. 1). सुनोतन = सुनुत । दथातन द्रिवर्ण चित्रमस्में (Rig Ved. X. 36. 13). The indicatory प् makes तप् and तनप् non-हित affixes (I. 2. 4).
- (3) तन: महतः तज्जुज्ञादन (Rig Ved. VII. 59. 9). for जुक्त्यम्, the Parasmaipada and Slu are anomalous.
- (4) चन :— विश्वेदेवासे मन्ता यतिष्ठन ॥ The pronoun यत् becomes यति by taking the affix इति; and श्रम् 'to be.' श्रम् + त=श्रम् भयन = स्थन ॥ Padamanjari says.

"The Rig Vedins read चित्रस्त्र instead of चित्रस्त्र न in Samhitâ Pâțha, of कोवस्ता महती चित्रस्त ; and in Pada Pâțha they read it as चित्रस्त्र न । In this case, it is derived from ऋस् "to be." Kâśikâ derives it from ऋस् "to wish."

#### ३५६८ । रदन्ता मसि । ७ । १ । ४६ n

मसीत्वविभक्तिको निर्देशः। इकार उञ्चारकार्थः । मसित्वविभक्तिकारकपश्चरकावश्वविश्विष्ठः स्यात् । मस द्रगाममः स्वाविति वावत् । 'नम्रे। भरन्त समित्रं । 'त्वसस्माकं तव स्तसि'। इसः स्व द्रिति पारते ।

3568. The Personal ending mas becomes in the Chhandas masi ending with an i.

Thus कसो भरन्त एमसि ( Rig Ved. I. 1. 7), for स्थाः । त्वससानं सव स्मस्थि (Rig Ved. VIII, 92, 32) for स्मः ॥

The word अधि in the Sûtra is read without any case ending. The w in it is for the sake of utterance only. "अस्" assumes in the Vedas a form which ends in स्। In other words the augment स्क् is added to the affix मस् ॥ The sûtra might have been सस स्क ॥

## ३५६८ । सबी यक् । ७ । ९ । ४७ ।

'दिखं सुपर्यो गस्त्राय'।

3569. In the Chhandas the Absolutive affix 'ktvå' gets at the end, the augment 'ya.'

Thus दिसं सुपर्धो गत्थाय (Rig Ved. VIII. 100. 8).

### ३५६०। र्ष्टीनिमिति च। ७। १। ४८।

क्त्याप्रत्यथस्य ईनमन्तादेशे निपात्यते । 'इष्ट्वीनं देवान' । इष्ट्वैति प्राप्ते ।

3570. In the Chhandas the Absolutive 'ishtvînam' is irregularly used for 'ishtvâ.'

To the root यज् is added ज्ञान, and the final जा is replaced by ईनम् ॥ As इष्ट्वीनम् देवान् for इष्ट्वा देवान ॥ "The च in the sûtra indicates that there are other forms like this, as पोत्वीनम for पोत्वा ॥

#### ३५७१। साल्यादयश्च । ७ । १ । ४८ ।

श्रादिशब्दः प्रकारार्थः । श्राकारस्येकारा निपात्यते । 'खित्रः स्नात्वी मलादिव' । 'पीत्वी स्रोमस्य वाक्षे । स्नात्वा पीत्वेति प्राप्ते ।

3571. 'Snatvi' &c. are irregularly formed in the Chhandas.
Thus द्वात्वो मलादिव, for द्वात्वा; पोत्वी सामस्य वाव्ये for पोत्वा । The word सादि 'et cetera' means "of the form of," namely words having the form like 'द्वात्वी, as पीत्वी &o.

### ३५७२ । ग्रान्जसेरस्क । ७ । ९ । ५० ।

श्रवणन्ति वङ्गात्प रस्य जसे। असुक्स्यात् । देवासः । ब्राक्त गासः ।

3572. After a stem ending in a long or short, the affix as of the Nom. Pl. gets, in the Chhandas the augment as (asuk) at the end.

Thus ज्ञाचा खास: विसर: सोस्यास: for ज्ञाचा खा: and सेस्य: ॥ Rig VI, 75, 10. ये पूर्वांसो य उपरास: (Rig X. 15. 2) for पूर्वे and उपरे ॥ So also पुसास: (R. I. 3. 4).

Note: -The form we instead of we; is out of respect for ancient grammarians.

### ३५०३ । श्रीयामययोशकुन्द्रसि । ७ । १ । ५६ ।

् श्रामा नुद्। 'श्रीवामुदारा धर्ग्यारयीवाम्'। 'सूत सामगीनाम्'।

3573. In the Chhandas after the words 'srî' and 'grâmani' Gen. Pl. 'âm' gets the augment 'n.'

As श्रीकासदारी धरको स्वीकास (Rig Ved. X. 45. 5).

Note:—This sûtra could be well dispensed with: by I. 4. 5. भी is optionally a Nadi word in the Genitive plural. We make the option of that sûtra a vya vasthita vibhâshâ, by saying भी is always Nadi in the Vedas, and optionally every where else. As regards सूत यामगीनाम, we have सूताक्ष यामगीका सूतवामिंग, the Genitive Pl. of which by VII. 1. 54 will be सूतवामगीनाम, s

The necessity of this sûtra will, however, arise if the compound be सूतात्रस ते सामययत्रस स्तयामययः ॥

#### ३५०४ । गाः पादान्ते । ७ । १ । ५० ।

'विक्रम हि त्वा गार्पातं श्रूर गानाम्' । 'पादान्तें किम् । 'गवां क्रता पृद्धवामेषु' । पादान्तेर्शय क्रवित्र । इन्द्रीस सर्वेषां वैकल्पिकत्वात् । 'विराजं गार्पातं गवाम्' ।

3574. After go, when standing at the end of a Rik verse, the augment na comes before the Gen. Pl. am.

As विकाहि त्या गोपति धूरगोनाम् (Rig Ved. X. 47. 1); but गवां गोनम्दर्मुच यदिङ्गरः in the beginning of a Påda. "All rules have exceptions in the Vedas" is an established maxim, so at the end of a Påda, sometimes this rule does not apply, as हन्तारं धपूणां कथि विराज्ञं गोपतिं गवाम्। गवां धता एचयमितु (Rig Ved. I. 122. 7).

## ३५०५ । इन्दस्यपि दृश्यते । ७ । १ । ७६ ।

श्वस्थ्यादीनामनरः । 'इन्ट्रो दधीचे। श्रस्यिभः'।

3575. In the Chhandas also, the stems asthi, dadhi, saktki and akshi are found to take the substitute anan before endings other than those mentioned in VII. 1. 75 S. 322.

Thus the substitute is ordained before endings beginning with a vowel. In the Vedas it comes before affixes beginning with a consonant. As दुन्द्री दधीची सर्विभ: (Rig Ved. I. 84. 13).

# ३५०६। ई च द्वियचने । ७ । १ । ७० ।

षस्थादीनामित्येव। 'षचीभ्यां से नासिकाभ्याम्'।

3576. The acutely accented 'i' is substituted for the final of asthi, dadhi, sakthi and akshi, in the Chhandas, when the caseaffixes of the dual follow.

As जार्स भ्यान से नासिकाभ्याम् ॥ (Rig. ved. X. 163. 1). In प्रश्नो the augment सुन् is not added to the stem before the vowel-beginning ending, because VII. 1. 73, which ordained नुम्, is superseded by the present sûtra, and being once superseded, it is superseded for good. (सकद गरी। विश्वतिषये यहाधित तहाधितमेश) ॥

३५०० । क्रुॅंक्स्ववःस्वतवसां क्रॅन्ट्रिस । ० । ९ । ८३ । एवां चुम्स्यात्सी । 'क्रीट्रिन्ट्रः' । स्ववान् । स्वतवान् । 'उदोव्टापूर्वस्य' (२४१४) ।

3577. दृश, स्ववस् and स्वतवस् take the augment num before the affix su (Nominative and Vocative Singular) in the Vedas.

Thus चेंद्रक्, ताद्रक् याद्रक्, सद्रक्, स्ववान् स्वतवान्, n The भ्रं of चेंद्रभ् (formed by III. 2. 60), is elided by VIII. 2. 23; and क् substituted for न् by VIII. 2. 62. The lengthening in स्ववान and स्वतवान is through VI. 4.14.

कोट्रडिन्ट (Rig. Ved. X. 108. 3).

For esara see Rig, Ved. I. 35, 10; III. 54, 12, VI. 47. 12;

For स्वतवान see Rig Ved. IV. 2. 6.

By VII. 1. 102 S 2494 37 is substituted for the final long at of a root when it is preceded by a labial consonant belonging to the root. In the Vedas how ever, there is diversity.

३५७८ । बहुलं इन्द्रसि । ७ । ५ । ५७३ । ततुरिः । बतुरि । पपुरिः ॥

3578. In the Chhandas, the ur substitution for 'ri' of a rootstem is diverse.

That is, it takes place even when the preceding letter is not labial, and does not take place even when the letter is labial. Thus सतुदि: (Rig Ved. I. 145. 3) द्वरे क्राध्वा कर्नुदि:, and प्युद्धि: from तृ. मृ and पू ॥ All these words सतुदि, जगृदि and प्युद्धि: are formed by the affix किन् (IIL 1. 171).

# ३५७९ । ह्र् हुरेश्छन्द्रसि । २ । ३१ ।

ष्ट्रोर्निष्ठायां, 'स्'बादेशः स्वात् । 'ब्रास्तमित स्विर्धानम्'।

3579. Hru is substituted for hvar (Bhvadi 978) in the Chhandas before the Participial-affix.

As ज्ञुनस्य चाज्ञुतस्य च, ऋजुतमित्त चिर्धानम् (Vaj San. 1. 9). But चूतम् in the classical literature.

३५८० । ऋपरिद्धवृताश्च । ७ । २ ३२ ।

पूर्वेग प्राप्तस्यादेशस्याभावी निपात्यते । 'श्रपश्चिताः सनुवाम वाजम्' ।

3580. The word 'aparihvritâh is irregularly formed in the Chhandas.

The स् substitution required by the last sûtra, does not take place here. As व्यविद्वतः अनुवास बाक्स (Rig I. 100. 19). The word being found in the plural number in the Vedas, it is so shown in the sûtra also.

३५८९ । सोमे हूरितः । २ । २ । ३३ ।

इयङ्गुकी निपात्वेते । 'मा नः सोमो क्रारतः' ।

3581. Hwaritak is irregularly formed from kuri in the Chhandas, by guna substitution and it augment, when it refers to Soma.

As मा नः सीमो हरितो, विहरितस्त्वम् ।

३५८२ । यसितस्कभितस्तभितोत्तभितवत्तविकस्ता विश्वस्तृशंस्तृशस्तृतस्तृतस्त्रस्य सृवदसृवक्तृवक्वीद्यवितिवरिति(विमिति)विमित्यमितीति च । ७ । २ । ३४ ।

श्रष्टादश्च निपालन्ते । तत्र 'यसु' 'स्कस्भु' 'स्तस्भु' यहामुदिस्वाशिष्टार्यामद् प्रतिवेधे प्राप्ते इतिनपात्वते । 'युवं श्रष्टीभिर्यविताममुञ्चतम्' । 'विव्कभिते यत्ररे' । 'येन स्वः स्तभितम्' । सत्ये-नोत्तभिता भूमिः' । स्तभितेत्येव विद्धे उत्यूर्वस्य पुनर्निपातनमन्योपसग्पूर्वस्य मा भूदिति ।

'चते याचने'। 'क्रस गती'। माभ्यां क्त स्येडभावः। 'चतारतम्धनासुतः'। 'द्रिधा च्रुविमानिक्तम् विकासत्तम्'। विपातनबहुत्वापेद्यया सूत्रे बहुवचनं विकासता चृति तेनेक-वचनान्तोऽपि प्रयोगः साधुरेव।

'बसु' 'बंसु' 'श्रासुं' सम्बस्तृत्व इडभावः । 'र्यकस्त्वद्धरम्बस्याविश्वस्ता' । यावयाम उत्तर्धस्ता' ।

'प्रशासा पोता'।

तरतेर्व्हव्योश्च त्य 'उद्' ऊद्' स्तावागमी निपात्येते । 'तस्तारं रचानाम्' । तस्तारम् । वस्तारम् –वस्तारम् । 'वस्त्रीभिः सुधारयो नो ऋतु' । प्रत्र कीवन्तनिपातनं प्रपंचार्यम् । वस्त्रीशब्दो चिनपातितः । ततो कीपा गतार्थत्वात् ।

उन्ज्यकादिम्पश्चतुर्भ्यः श्वपं इकारादेशो निपात्यते । 'क्वकं दीर्रि' । 'ह्वरं संस्कने' । 'दुवम् उद्गिरखे' । 'श्रम गत्यादिषु' । इष्ठ चरितीत्यस्यानन्तरं चिमतीत्यपि केवित्पर्ठान्त । तप्त 'खमूष्ट् स्टने' इति धातुर्वेध्यः । भाषायां तु 'यस्तस्कव्यस्त व्योत्तव्यवतितविकसिताः' । विश्वसिता-श्रीसता-श्रासिता । तरीता-तरिता । वरीता-वरिता । उञ्ज्यकति ॥ चरित । पाठान्तरे चमित । वर्मात । समित ।

3582. In the Chhandas, the following irregular forms are found, some with, and some without the augment 'it'—1 grasita, 2 skabhita, 3 stabhita, 4 uttabhita, 5 chatta, 6 vikastâh, 7 viśastri, 8 śastri, 9 śâstri, 10 tarutri, 11 tarûtri, 12 varutri, 13 varûtri, 14 varûtrîh, 15 ujjvaliti, 16 kshariti, (17 kshamiti,) 18 vamiti and 19 amiti.

Of the above nineteen words, 1, 2, 3, and 4 are from roots ग्रमु 'to swallow' (I. 661) स्क्रम्भु 'to stop' (I. 414) and स्तम्भु (I. 413) all having an indicatory 3, and therefore by VII. 2. 56 read with VII. 2. 15, their Nishtha would not have taken स्द्र " Thus युवधवीभिः परिता (ver. पस्त) ममुख्यतम् Rig Ved. X. 39. 13. विष्कभिते सकरे (Rig Veda VI. 70. 1) (= विष्काश्यः); येन स्वस्तिभतम् (Rig Ved. X. 121. 5) (= स्तब्धम्), "सर्वनोत्तिभता भूमिः (= उत्तब्धः) Rig Ved. X. 85 1. the irregularity is only with the preposition उत्, with other prepositions, the form स्तभित is not employed.

Similarly (5) खता (= चितता) as in चती चताबतामुत: (Rig Ved. X. 155. 2,) from चते याचने। (6) त्रिधाहण्यावर्माण्यना विकस्तम् (Rig Veda I. 117. 24). उत्तानाथा द्वयं यद् विकस्तम्। (=विकश्तिम्) The word vikastân generally occurs in the plural and is therefore so shown in the Sûtra. But the singular is also valid.

The forms, 7,8, and 9 are from the roots श्रमु हिंसायाम and श्रंमु स्तृती, and श्रामु अनुशिद्धी with the affix सुन and no augment; as एकस्त्वछ्रश्वस्याविश्वस्ता (Rig

Veda I. 162. 19) (= विश्वविता), उत श्रंस्ता सुविद्यः (Rig Veda I. 162. 5) (= श्रंबिता), प्रश्नास्ता पोता (Rig Veda I. 94. 6). (= प्रश्नास्तिम्) ॥

We should read here again VII. 2. 64. S. 2527.

# ३५८२ क 🕨 बभूषाततन्य जरम्भववर्चेति निगमे । ७ । २ । ६४ ।

विका तमुत्सं यस बाबभूषं । 'येनान्सरिचमुर्वाससंय' । 'जयम्भा ते दिच्छिकिन्द्र इस्तम्' । त्र्यं क्जोनित्या चितमो क्वथं । भाषायां तु । वभू िष्य । ब्रातेनिय । जर्याष्ट्रम । वयरियेति ।

3582A. In the Nigama (Veda) are found the irregular forms क्ष्मण, जातन्य, जगभ्म and ववर्ष ॥

As, विवास तमुरसं यस ग्रा सभूष । येनान्तश्चिमुर्वा ततन्य (Rig Veds. III. 22. 2), जयमाते विचर्णामन्त्र इस्तम् (Rig Veds X. 47. 1). त्वं ज्योतिका विवासी ववर्ष ।

In the classical literature, we have बश्लीवय, चार्तिनय, जगतिम and ववरिय का

# **३५८३ । सनिंससनिवां**सम् । ७ । २ । ६९ ।

सिनिमत्येतत्पूर्वात्स नतेः सनोतेर्या क्सरोरिद् । स्त्याभ्यास्त्रोपाभावश्य निपात्यते । '+ पावकादोनां कृन्द सि +' प्रत्ययस्यात्कादित्यं नेति वाच्यम् । 'विरण्यवर्णाः शुस्रयः सावकाः' ।

3583. The form sasanivansam with sanin is irregularly formed.
This is derived from सनाति or सनति root with the affix Kvasu. As पांड्य स्वाप्ने सनि ससनिवासम् ॥ The augment इट् is added, there is no change of आ of सन्ध्य , nor the elision of the reduplicate before वस् ॥ The other form is सेनिवासम् when not preceded by सनिम् ॥ This form ससनिवासम् is Vedic, in the classical literature we have सेनिवासम् ॥

Várt:—The feminine of पायक &c. in the Vedas does not take द for भा । As द्विरणयवर्ण: भुवयः पायकाः, पासु भ लेगमकाः ; ऋतकाः &c. But पायिकाः, भलेगिकाः in the classical literature. (See VII. 3. 45. S. 461).

३५०४। घोर्लीपा लेटिवाः। ७।३।००।

'वध्द्रबानि दाशुषे'। 'संमो दवव्यन्थर्वाव'। 'यदग्निरम्नवे वदात्'।

3584. The final of 'dâ' and 'dhâ' ('ghû roots) may optionally be elided in the Subjunctive 'let'.

As वधद्रका वासुचे (Rig. I. 35. 8.) सोमो ववट् गन्धर्वाय (Rig. X. 85. 41.) Buk also यविनरम्बयं वदात्॥

३५८५। मीनासेनिंगमे । ७ । ३ । ५९ ।

श्चिति श्वस्तः । 'इमियन्ति व्रतःनि'। सोके प्रमीयाति । 'बस्तिस्विःऽएत्ते' (२२२५)।

3585. In the Chhandas 'mi' is shortened before a 'sit' affix.

As प्रसिन्तिन त्रतानि (Rig. X. 10. 5.) The न becomes या (प्रसियान्ति according to Kâśika) by VIII. 4. 15. Why in the Chhandas? Observe प्रसीयाति ॥

By VII. 3. 96. S. 2225 a single consonantal sarvadhatuka affix gets the augment ईट्, after बस् (क्रांस्क) and after the Aorist character सिन् a But in the Chhandas, there is diversity.

३५८६ । बहुतं क्रुन्द्रसि । ६ । ३ । ९० । ृ 'सर्वमा रदम' ।

श्वस्तेनंड तिप् ईडभाव श्रप्रकात्वाखन्ड्याविनेषः । उत्व विश्वर्ते । वृद्धि तायां तु 'भेाभगे — (१६७) इति वत्वं । 'नेषः श्वाकस्यस्य' (६७). इति वनेषः । गेाभिरवाः रचपानने' नुड् । 'श्वतेनस्य' (२३३०) इति वृद्धिः । इडभावश्वान्द्रसः । सद् ग्रेषं पूर्ववस् ॥

श्वस्वस्यगुगाः' (२४२)। 'कांस च' (२४१)। '+ क्रसादितु इन्दर्सि सा वचनं प्राक् सीप्र चक्युवधायाः+'। 'प्रधा शतकत्वो यूयम्' शतकतवः। 'पश्चेन्भ्यो यथा गर्वे'। पश्चवे । 'नाभ्यस्त-स्याचि–' (२५०३) इति निषेधे। '+ सहुनं इन्दर्सीतवक्तव्यम् +'। 'श्रानुवाकुत्रोवत्'।

3586. In the Chhandas, a single consonantal Sarvadhatuka affix gets diversely the augment 'it' after as and sich n

As आप एवेदं सलिलं सर्वमा: ॥ Here भा: is used instead of बासीत ॥

Note:— आ: is thus evolved. आ+आए + लए । The ई that would have come by S. 2225 does not come. So we have आ + आए + त् = आए (the final consonant त is elided by VI. 1. 68 S. 252). Then the स is changed to and then to visarga: and we have आए। Then in sanhita, the visarga or द is changed to a by VIII. 3. 17 S. 167. and we get आएए। Then this up is elided by VIII. 3. 19 S. 67, and so we have सर्वम् आ दूदम् ॥

Similarly in वेतिमस्ता: । It is the agrist (जुड़ ) of रक्ष 'to protect.' The Vriddhi takes place by S. 2330. The absence of इट्: is the Vaidic irregularity.

By VII. 3. 108, a guna is substituted for short want and as in the Vocative-Singular, and also in the Nominative Plural by VII. 3. 109. The following Vartika makes an exception to these as well as the other rules of the third chapter of the Seventh Book from sutra 108 downwards.

Vart:—All these rules up to the end of this (7th Book, 3rd) chapter are of optional application in the Vedas. As ब्रास्त्रे or ब्राह्म पूर्णा दर्शि or पूर्णा दर्शि, ब्राधा क्षतकत्व: (Rig Veda X. 97. 2) or धातकत्व: पश्चे न्थ्या व्यागवे (Rig Veda I. 43. 2) or पश्चे, न्थ्य:, व्याक्तिक्षा क्षत्वः क्षित्रोध्यः, व्याक्तिक्षा ॥

By VII. 3, 87 the guna is not substituted for the penultimate short , 3 in the reduplicated form of a root, before a Sarvadhatuka affix beginning with

a wowel and having an indicatory un The following Vartika makes an exception.

Vart:—There is diversity in the Vedas. As अनुवस् जुजाकन् (Rig Veda III. 4. 10) the सेंट् of ज्ञ्

३५८७ । नित्यं क्रन्दसि । ७ । ४ । ८ ।

इन्द्रसि विवये चक्रुपधायः स्वर्थस्य स्वित्यम् । स्रवीव्धत् ।

3587. Short was invariably substituted in the Chhandas for the penultimate wor woof a Causative stem, in the Reduplicated Aorist.

As मकीव्धत् (Rig Veda VIII. 8. 8) मवीव्धताम्, मवीव्धन् ॥

३५८८ । न च्छन्दस्यप्त्रस्य । ७ । ४ । ३५ ।

पुत्रभिषस्यादन्तस्य काविश्वेत्वदोधीं न । मित्रयुः । 'काष्ट्रन्दसि' (३९५०) इति उः । 'त्रपुत्रस्य' किम् । 'पुत्रीयन्तः सुदानवः ।

🕂 प्रयुत्रादीनामिति वाच्यम् 📲 । 'वनीयन्तीऽन्वप्रवः' । वनिमक्कन्तीत्वर्धः ।

3588. In the Chhandas the rules causing lengthening, or the substitution of long '1' for the final vowel of the stem before the affix kyach, do not apply, except in the case of putra.

Thus सिन्नयुः, संस्वेदयुः, देवाञ् जिर्गात स्स्नुयुः ॥ But पुत्रीयन्तः सुदानवः (Rig. VII. 96. 4.)

Vart:—It should be rather stated पुत्र and the rest: as सनीयन्तोऽन्ययसः ॥ See III. 2. 170, for the affix उ ॥

३५०९ । दुरस्युद्रेविकास्पूर्वं बक्यति रिवक्यति । ० । ४ । ३६ ।

यते व्यक्ति निपात्यन्ते । भाषायां तु उप्रत्ययाभावाद्युष्टीयति । द्रविक्षीयति । वृतीवति । रिष्टीयति ।

3589. In the Chhandas दुरस्य, द्रविणस्य, वृषण्यति and रिषण्यति are irregularly formed.

As मक्योना दुरस्य:, (= दुन्धेन्यित with the affix काक् added to दुन्छ), द्रविवास्य विवस्यया (द्रविवादित, here द्रविवाद is substituted for द्रविवा similarly). वृषययित = वृद्योयित (वृषय् substituted for वृष्ठ) ॥ रिवययित = रिष्टोयित (रिवय् substituted for रिष्ट)॥

३५९० । श्राखाघस्यात । ७ । ४: । ३७ ।

'सस्त्र' 'म्रघ' गतयोः काच्यात्स्याच्छन्तसि । 'स्रघ्यायन्तो मधवन्' । 'मा त्वा वृका म्रघायदः' । 'स च्छन्तसि~' (३५८८) इति निवेधी नेत्त्यमान्नस्य । किंतु दीर्घस्यापीति । म्रानेदमेव सूत्रं ज्ञापक्षम् ।

3590. In the Chhandas, long 'â' is substituted for the final of asva and agha, before the Denominative kyach.

As सम्बायन्ती सम्बान (Rig. VII. 32. 23), मा त्या वृका प्रमायवो विदन ॥ This also indicates that other words do not lengthen their vowel in the Vedas before कार्य; as taught in VII. 4. 35. S. 3588. See Vârtika to III. 1. 8. The word समायु occurs in Rig. I. 120. 7, 27; 3.

# ३५८९ । देवसुन्ययोर्यनुषि काठके । २ । ४ । ३८ ।

चनयोः कावि चात्स्यादाजुवि कठ्याकायाम् । 'देवायन्त्रो यज्ञमानाः' । 'सुद्वायन्तो हवासहे' । इत्र यजुःशब्दो न मन्त्रमाप्रवरः किं तु वेदोपलक्षतः । तेन चगात्मकोपि मन्त्रे यजुर्वेदस्वे भवित । विकारत्रो यजुवि कठ्याकायां दृष्टः । 'यजुक्ति' हत्ति किम् । 'देवाज्ञिनारितः सुन्तरु' । बह्दवानामप्यस्ति कठ्याका ततो भवित प्रसुदाहरकमिति हरदतः ।

3591. The long 'a' is substituted for the final of deva and sumna before the Denominative kyach in the Yajush Kathaka.

As देवायको इक्रमान: सुद्धायको इक्षमाने। Why in the Yajus? Observe देवाडिक गाति सुद्धाः । According to Haradatta the author of Padamanjari, this counter example is taken from the Katha Shâkhâ of the Rig Veda, for the Rig Veda alsohas a Katha Shâkha. Why do we say in the Kâthaka? Observe सुद्धादिकासात् ।

In this sûtra, Yajush is not confined merely to the Mantra, but means the Veda in general. Therefore the rule will apply to a Mantra of the Rig Veda also, if it is found in the Yajur Veda. That is, the rule will apply to a Mantra of the Rig Veda also, in the Rig Veda, if it be such a Mantra which is common to the Rig and Yajur Veda Katha Shâkhâ.

#### ३५८२। कव्यध्वरपृतनस्यर्चि लोपः । ७ । ४ । ३९ ।

'कवि' 'कष्टारे' 'एतना' रवामन्त्यस्य स्रोवः स्यारकावि परे ऋविविषये । 'स पूर्वया निविदा कष्टातायोः' । 'कष्टार्युं वा मधुपाश्चिम्' । 'दमयन्तं एतन्यून्' । 'दधातेर्विः' (३००६) । वहातेश्च क्त्रित्व (३३३९) ।

3592. In the Rig Veda, the final of काँड, सध्यर and एतना is dropped before the Denominative स्थय ।

स पूर्वया निविदा कव्यतायोः (Rig. I. 96. 2). मध्यपुं वा सधुपासिम् (Rig Veda X. 41. 3), दसयन्तम्पूतन्यून् (Rig Veda X. 74. 5).

By VII. 4. 42. S. 3076 दि is substituted for the धा of द्रधाति before an affix beginning with त and having an indicatory क्। By VII. 4. 43, S. 3331 दि is substituted for the द्वा of जदाति before क्त्य। But in the Vedas there is diversity

#### ३५९३ । त्रिभाषा कुन्द्रसि । २ । ४ । ४४ । 'क्षित्रं ग्रीरम्' । होत्या वा ।

3593. Hi is optionally substituted for 'hi' before 'ktvå' in the Chhandas

As दिस्ता भरोरं यामव्यं, ा होत्वा also. The long ई of VI. 4. 62 dees not take place also as a Vedic irregularity.

## ३५९४ । सुधितवसुधितनेमधितधिष्वधिषीय च । ७ । ४ । ४५ ।

'सु' 'वसु' 'नेम' एतत्पूर्वत्य दथातेः क्ते प्रत्यय इत्त्वं निपात्यते । 'गर्भे माता सुधितं वस्त्व ग्रासु' । वसुधितमन्त्रो । नेमधिता न पैांस्या । 'क्तिन्यिय दृश्यते' । 'उत्त प्रवेतं वसुधि तं निरेके' । धिष्यम्बज् दिस्ता इन्द्र इस्ते' । धरस्वेति प्राप्ते । 'सुरेता रेता धिकीय' । क्राफ्रोक्तिंड् । इद् । 'इटे।त्' (२२५) धासौबेसि प्राप्ते । 'क्रपा भि' (४४२) ।

'+ मासक्केन्द्रसंति वक्तव्यम् +'। माद्भिः शर्राद्धः । 'स्ववः स्वतवसेगम्बसक्वेष्यते"। स्वतर्वाद्भः। श्रवतेरसुन् । श्रोभनमवो येषां ते स्ववस्तः । 'तु' इति सेन्त्रे। धातुस्तस्मादसुन् । स्वं तवा येवां ते स्वतर्वाद्धः । 'समुर्वाद्धरजायथाः' । 'मिथुनेऽशिः । 'बसेः किञ्चं इत्यसिप्रत्यय इति 'क्टरततः । पञ्चपादोरीत्या तु 'उद्यः कित्' इति प्राम्ब्यास्यातम् । 'न कवतेर्वेक' (२६४९) ।

3594. The following five Vedic forms are irregularly formed, namely सुधित, वसुधित, नेमधित, धिव्य and धिवीय ॥

Of these five, सुधित, बसुधित and नेमधित are formed from the root धा with the affix का, preceded by सु, बसु and नेम ॥ As गर्भ माता सुधितम् (Rig Veda X. 27. 16). (= सुदित ।), ॥ वसुधितमणा जुदेशित (= वसुदित ।). The word बसुधित is a Karmadhâraya compound, according to Haradatta. In the Veda-Bhâsya it is explained as बसूनां धातारं प्रदातारम् ॥ The form वसुधिति with किन् is also found in the Vedas. As:—उत्तबतेतं वसुधिति निरेको (Rig Veda VII. 90. 3). नेमिधिता न पोंच्या (Rig Veda X. 93. 13) (= नेमिदिता) ॥ नेम् means 'half.' धिष्य is Imperative 2nd Per. Sg. of धा, there is no reduplication, as धिष्य सेमिम् = धतस्य ॥ धिष्य बज्यम् इस्त भा-दिखणामिः (Rig Veda VI. 18. 9). धिषाय is Benedictive Atmanepada 1st Per. Sg. of धा, the regular form being धारीय ॥ See III. 4. 106.

By VII. 4. 48. S. 442, त् is substituted for the final of the stem आप before a case-ending beginning with आ । In the Vedas this substitution takes place in the case of साम &c.

Variska:—The स substitution takes place in the Chhandas for the final of साम्र ६०. Thus माजि: शादिम: ॥ माम्र becomes माम् by VI. 1. 63.

Ishti:—The त substitution should take place, according to Patanjali, after स्थायस, स्थायस and उपस् also. As स्थायिका: । स्थायस is derived from आय 'to protect,' with the affix असून and the prefix सु । It means 'he whose protection is good.' See Rig Veda I. 35, 10; &c.

The word स्वतवस is derived from the root तु with the affix श्रासुन and Prefix स्व॥ It means धनवान or wealthy. As स्वतविकाः। See S. 3633. Similarly उपद्धिः as in सम्बद्धिः श्रामायशः (Rig Veda I. 6. 3).

This word is formed by the affix श्रीष्ठ which is treated as कित् after वस् (See Unadi IV. 223 and 233). This is according to the opinion of Haradatta, who follows evidently the lost Unadi Sûtras which consisted of Ten Padas. In the present Unadi Sûtra of Five Padas we have उप: कित् and not वसे: कित् ॥ वस्ति सूर्येख सह इति उपा ॥

By VII. 4. 63. S. 2641, the Palatal is not substituted for the Guttural of the reduplicate of जु (कवते) in the Intensive. In the Vedas this prohibition applies to the root क्रब् also.

३५९५ । इत्त्वेरकुन्द्रसि । ७ । ४ । ६४ । बङ्यभ्यासस्य सुरुषं न । करीकव्यते ।

3595. The Palatal is not substituted for the Guttural of the reduplicate of 'krish' in the Chhandas, when in the Intensive.

As करीकव्यतेयचकुणपः ; otherwise चरीकव्यते कवीवनः ॥

३५९६ । दार्धातं दर्धातंदर्धाषंबाभूतुतितिक्तेऽलव्यावनीप्रगत्संप्रनिव्यदस्करिक्रत्व-निक्रदद्वरिभद्वविध्वतादविद्युतत्तरिचतःसरीस्वपतंदरीवृज्ञनमर्गृन्यागनीगन्तीति च । ७ । ४ । ६५ । वतेऽद्धादच निपात्यन्ते। माद्यास्त्रया प्रक्री धारवतेवा ।

अवतर्वक्तुगन्तस्य गुखाभावः। तेन भाषायां गुखा लभ्यते।

तिजेर्येङ्जुगन्तासङ् । इय्तेर्लिट छलादिः श्रेषाण्यादे। रेकस्य सस्वधित्वाभावष्य निपात्यते । 'बार्लाव युष्म खताकत्वुरन्द रः' । सिपा निर्देशो न तन्त्रम् । ऋलति दश्च उत' ।

फंग्रतेराङ्कपूर्वस्य यङ्जुगन्सस्य श्रतयंभ्यासस्य नीगागमे। निपात्यते । 'श्रन्यापनीकंग्रत्' । स्थर्नीः संपूर्वस्य यङ्जुकि श्रतयंग्यासस्य निस्तु । 'थोत्सकारस्य बत्यम् ।

करोतेवं इसुगन्तस्याभ्या इस्य चुत्वाभावः । 'करिक्रत्'।

क्र म्हेर्नुहर् स्त्रोर्द्धवंचनमभ्यासस्य चुत्याभावो निगागमध्य। 'क्रनिक्रदः स्वयः । 'क्रकिन्दी-दित्यर्थः ।

'विभन्नेरभ्यासस्य कम्म्याभावः । 'वि वे। भरिभदोषधीषु' । ध्वरतेर्यक् नुगन्तस्य चतर्यभ्यासस्य विमागमा धातार्थाकारनेपवच । 'दविध्वते। रचनयः सूर्वस्य'। द्यातरभ्याबस्य संप्रसारकाभावे। स्व' विमागमक्त । 'दविद्युतद्योद्यक्कोत्त्र्वामः' ।

तरतेः चतरि क्लावभ्यासस्य रिगाममः । सद्दोर्जा तरित्रतः । सपैः चर्तर चलै द्वितोयैकः स्वनेरीमाममाध्रमासस्य ।

वृत्रेः शतरि बलावभ्यासस्य रीक् ।

मलेर्निट समध्यास्य बन्ध् धातोत्रत युक् । गमेराङ् पूर्वस्य बटि त्रेशावस्यास्य सुरवाभावी नीगागमत्त्व । 'वत्यन्ती वेटा गनीगन्तिकर्सन् ।

3596. In the Chhandas are found the following eighteen irregularly reduplicated forms:—1 dådharti, 2 dardharti, 3 dardharshi, 4 bobhûtu. 5 tetikte, 6 alarshi, 7 å panîphanat, 8 sam sanishyadat 9 karikrat' 10 kanikradat, 11 bharibhrat, 12 davidhvatah, 13 davidyutat, 14 taritratah, 15 sarîsrpatam, 16 varîvrjat, 17 marmrjya and 18 å ganîganti.

The word इन्द्रीस is drawn in to this sutra, by force of स ॥ The from दार्धात्तं, is either from the Causative of the root ध्रह ग्रवस्थाने or from ध्रज्ञ in the इस or यह सुन, there is lengthening of the abhyasa and elision of खि ॥ (2) So also दुर्द्ध ति is the form in slu, with उन्ह augment of the abhyasa. (3) वर्धार्च if it be a form of यह जुक, there is no irregularity. (4) बेग्नुत, is from भू in the Intensive ( यह लक्ष ) Imperative, irregularly without guna (6) अनिर्ध is form the root ऋ ( इयित ) in Present, 2nd Person, the र of abhyasa is not elided, though required by VII. 4. 60, and this t is changed to m irregularly. This form is found in the 3rd Person also, as भ्रामितं दश्चः ॥ भ्रामितं पुरम खजकत्युरंदरः (Rig Veda VIII 1. 7). म्रलर्ति दश्च उत (Rig Veda VIII. 48. 8). (7) मा पनीपत्मात् is from पत्म with मा augment and श्रम affix is added to यह लुक, and in the reduplicate नो is added. (8) संस-निव्यदत is from स्थन्द with the Preposition सम्, in the Intensive yan luk, with चत् affix, for being added in the abhyasa, the root wais changed to was The Preposition # is not absolutely necessary, with other Prepositions also we have this form (9) करिक्रत is from क ( करेगित ), in the Intensive yan luk, with as त्रा सनिष्यदत्॥ चन, in the abhyasa there is no palatal change (VII. 4. 62). and रि is added to the reduplicate. (10) कनिकटत् from क्रन्द in the Aorist with मह reduplication, there is no chutva (VII. 4. 62) of the reduplicate, and the augment for is added. In the classical literature, the form is अक्रन्दोत् ॥ कनिक्रदक्तन्तं (Rig Veda II. 4. 4). (11) भरिभत् from भू (विभिन्त) in yan luk with श्रम, without द of VII. 4. 76,

without jastva, and रि is added to the reduplicate. त्रियो भरिभृदेशवधीतु (Rig Veda IL 4.4). (12) दिवस्त्रतः from स्व (स्वरते) in the yan luk, satri, plural number Nominative. The वि is added to the reduplicate, the से is elided, दिवस्त्रतः रक्ष्मयः सूर्यस्य ॥ (Rig Veda IV. 13.4.) (13) दिवद्युत्तम् is from dyut, yan luk with satr, there is no vocalisation of the reduplicate, with स change and वि adgment. (14) तरिक्रतः from त (तरित) with slu satr, genitive singular: and रि added to abhyasa. स्वाकां तरिक्रतः (Rig Veda IV. 40.3). (15) सरीस्त्रत् from स्व with slu satr, Accusative with री added to abhyasa. (16) वरीयक्रत् from स्व with slu, satr and री augment. (17) मर्स स्व from स्व with बिट् (Perfect ) साल, द added to abhyasa, and स added to the root, and there is no viddhi, because there is no short penultimate now. In fact VII. 2. 114 is to be qualified by the words संजूषध from VII. 3. 86. (18) सा गरीगित्त is from गर्म with the Preposition सा, in the Perfect, with slu, there is no chutva (VII. 4.62), and augment भी is added. वहस्त्रती विदा गरीगित्त कर्मम् ॥ (Rig Veda VI.75.3).

The word win in the aphorism indicates that other forms, similar to these, are also to be included.

३५८० । समुवेति निगमे । ० । ४ । ७४ ।

सूतेर्निटि प्रस्मेपदं युगाममोऽभ्यासस्य चात्वं निपाल्यते । 'शब्दिः समूत्रं स्वविरम्' । सुबुव स्ति भाषायाम् ।

3597. In the Chhandas sasûva is irregularly formed in the Perfect.

It is derived from सू। Thus योद्ध: ससूव स्वविदं otherwise सुवुवे। Rig Veda IV. 18. 10.

३४८८ । बहुतं छन्द्रित । ७ । ४ । ७८ ।

श्रभ्याश्रस्येकारः स्थाकान्द्रशि । 'पूर्णां विविद्धि' । वश्रेरेतपद्रम् ।

3598. 'I' is diversely substituted in the Chhandas. for the vowel of the reduplicate, in the Reduplicated Present-form.

Às पूर्वा विश्विष्टं (from वश्).

द्रित सप्तमोऽध्योयः ।

## CHAPTER VIII.

३५८९ । प्रसम्पादः पादपुरसे । ८ । ९ । ६ ॥

यवां हु स्तः पादवृश्ये । 'प्रवायमम्मिः' । संसमित्युवसे'.। 'उपीप मे धरामश्र<sup>े</sup> । 'किं नीहुतुं द्वर्षेसे'।

3599. Pra, sam, upa, and ut are repeated, when by so doubling, the foot of a verse is completed.

As प्र प्राथमिक्भिरतस्य ध्रावि (Rig. VII. 8. 4), इंस्किट्युवरे वृद्धन्। (Rig Veda X. 191. 1), उपीप में पराम्प (Rig Veda I. 126. 7), जिं नीट्रंट्स क्षेप्त टातवाउ (Rig Veda IV. 21. 9).

३६०० । क्वन्द्रभीरः । ८ । २ । १५ ॥

इवर्यान्तादेपान्ताञ्च प्रश्य मतोर्मस्य वः स्वात् । 'हरिव्रते द्वयंश्वाप' । गीर्बान् ।

3600. In the Chhandas v is substituted for the m of mat, when the stem ends in i, i or r.

As, श्वरिवते श्वरंत्रवाय (Rig Veda III. 52. 7). Of the stems ending in द we have गीर्वान् &c.

३६०९ । श्रमी मुट । ८ । २ । १६ ॥

श्राचनातार्गित् स्यात् । 'श्राध्यानाः वर्धयन्तः' । 'श्रास्थन्यन्तं यदगर्धा विभर्ति ।

3601. The affix mat gets the augment 'nut' in the Chhandas, after a stem ending in an.

As श्रह्मवन्तः क्यांवन्तः सखायः (Rig Veda X. 71, 7) श्रह्मन्वनृत्रंयदनस्या विभिन्ते (Rig Veda I. 164, 4).

**३६**०२। नाहस्य। ८।२।१७॥

नान्तात्परस्य घस्य नुद् । 'शुप्रधिन्तरः' ।

'+भूरिदाब्रस्तुइवाच्यः +'। भूरिदावतरी जनः'।

'+ इट्ट चिनः + । 'रचीतरः'। 'रचीतमं रचीनाम्'।

3602. In the Chhandas, the affixes tar and tam receive the augment nut after a stem in n.

The affixes तरप and तमप् are called घ। Thus मुपचिन + तर = सुपचि + तर (VIII. 2. 7) = सुपचि + नृतर (VIII. 2. 17) = सुपचिन्तर: ।

Vart:—The augment तुद् is added to these affixes after भूरिदावन ; as भूरि-

दाबत्तर: (III. 2. 74, the affix is विनिष्) जन: (Rig Veda VIII. 5. 39).

Vart:—Long दे is the substitute of the final of राधन before तर and तम । The word राधन is formed by the affix दान in the sense of सत्तुष् । The final न is first elided by VIII. 2. 7, and then for the short द of राध the long दे is substituted by the present vartika. If the long दे were substituted for the final न of राधन as राधदे + तर, then this long दे being asiddha, it could not be compounded by ekadeśa with the preceding द into द and the form would always remain राधदेतर: । As राधातर:, and राधातमं राधानाम् (Rig Veda I. 11. 1). Or this दे may be considered to have come after राध in the sense of मत्युष् ।

३६०३ । नसत्तनिषत्तानुत्तप्रतूर्तसूर्तगृतिनि च्छन्दसि । ८ । २ । ६९ ॥

सदेनेज्यूर्वीच्यूर्वाञ्च निष्ठाया नत्वाभावा निपास्थते । 'नसत्तमञ्जसा' । 'निष्तमस्य च-'रतः' । श्रस्तवं निष्ययमिति पाप्ते । उन्देनेज्यूर्वस्थानुत्तम् । प्रतूर्तिमिति त्वश्तेः । तुर्वीत्यस्य वा । सुर्तमिति सं इत्यस्य । गूर्तीमिति 'गूरी' इत्यस्य ।

3603. In the Chhandas we have the following irregular Participles: nasatta, nishatta, anutta, pratûrtta, sûrtta and gûrtta.

The words नस्त and निवत are derived from the root सद preceded by म and निव, and there is not the न change of VIII. 2. 42. Thus नस्तमञ्ज्ञसा ॥ In the classical iterature we have मस्यम् ॥ So also निवतः in the Vedas, as in निवत्तमस्य चरतः (Rig Ved. 1. 146. 1) but निववसः in the classical literature. The word मनुतः is from सन्द with the negative मन् ॥ The option of VIII. 2. 56 does not apply here. As मनुतमा ते सचवन् (= मनुवम्) ॥ मनुत्तम् is from त्यर् or तुवं, as मनुत्त वाजिनम् (= मनुवम्) ॥ भनुत्तम् is from त्यर् or तुवं, as मनुत्त वाजिनम् (= मनुवम्) ॥ भनुत्तम् is from त्यर् or तुवं, as मनुत्तम् वाजिनम् (= मनुवम्) ॥ भनुत्तम् is from त्यर् or तुवं, as मनुत्तम् वाजिनम् (= मनुवम्) ॥

सूर्व then VI. 4. 21 is applied. सूर्त is from स. the ऋ is changed to द irregularly; क सूर्तांगाद: = स्तामाव ॥ गूर्त is from गूर् as गूर्ता क्रमतस्य (=गूर्थ) ॥

🕊 🕫 । **चन्दर**धरवित्युभयचाः ह्वन्द्रति । ८ । २ । ६० ॥:

वर्षा रेके! वा । मस्यव-मस्र रेव । ऊथ स्व-अधरेव । मत्र स्थ-महारेस.।

3604. In the Chhandas, both ru and ra are substituted for the final of amnas, udhas, and avas.

Thus जास एव or जास रेव, उस्थ पव or उत्थरेव; जाब एव or जायरेव।: When ह is substituted for the finals, this ह is replaced by ए. by VIII, 3. 17, which is elided by VIII. 3. 19. The word जासस् means 'a little', and जावस् 'protection.'

३६०५ । भुवश्व महाव्याहुतेः । ८ । २ । २ । १ ॥ भुव रति-भुवरिक्षः ।

3605. In the Chhandas, ru and ra may replace the final of the word 'bhuvas' when used as a maha vyahriti

Thus भुवरित्यन्तरिसम् er भुव इत्यन्तरिस्तर्ः The mahâ-vyâhçitis are threeभू:, भुव: and स्व: ॥

३६०६। भ्रोमभ्यादाने। ८। २। ८०॥

भोश द्यस्यस्तृतः स्टाटारम्भे। 'भाषम् भागमाने पुरादितम्। भम्यतदाने किम्। भीमित्ये भावरं महा।

3606. The vowel in om is pluta in the beginning of a sacred text.

The word आभारानं means the commencement of a sacred mantra or vedic text, Thu जोत्रम् अनिकासे में पुरेशियतं यज्ञाय देवमस्विजं ॥ (Rig Li 1. 1.)

Why do we say "in the beginning"? Observe भोजित्येतदश्चरमुद्रीशम्पासीत (Chhandogya Upanishad I. 1. 1). Here भोग् is not used to indicate the commencement of a Text or Mantra, but is itself the subject of comment.

३६०७ । ये यज्ञकर्माणा । ८ । २ । ट्रेंट्टः॥ येत्र यज्ञासंहे । 'यज्ञ-' इति जिस्सा ये यज्ञासहे।

3607. The vowel of ye becomes pluta in a sacred text, when it is employed in a sacrificial work.

Thus येत्रयज्ञामहे॥ Why do we say when employed in a sacrificial work! Observe ये यज्ञासह दति पञ्चाज्ञरम् "Ye yajamahe" consists of five syllables. Here it. is a simple recitation.

३६०८ । प्रगावच्छे: । ८ । २ । ८९ ॥:

यज्ञ कर्मीण टेरेरिमत्यादेशः स्यात्ः। 'वर्षाः रेतांसि जिन्त्रतेश्चर्यः। 'टेः' किम् । इलन्तेश्न्यस्य ब्ह्ना भूत् ।

3608. In a sacrificial work, चाउम् is substituted for the final vowel, with the consonant, if any, that may follow it, of a senter ce.

The word यज्ञकर्मशिष्टुं is understood here also. The word प्रवास means क्षेत्र a. It is the name given to this syllable. This क्षेत्र is substituted for the final letter.

(दि) of that word which stands either at the end of a Pada of a sacred hymn or at the end of a hemistich of such Rik. Thus for आयां रेतांसि जिल्लात (Big. VIII. 44. 16), we may have खवां रेतांसि जिल्लाता क्षा ॥ So also for देवाञ्च जिलाति सुखयुः (Rig. 111. 27. 1), we may have देवाञ्च जिलाति सुखये। उस ॥

The word द is repeated in this aphorism in spite of its anuvitti from VIII. 2. 83, to indicate that will replaces the whole of the last syllable, with its vowel, and consonant. Had to not been repeated, then by the rule of walls require the final letter only of the for portion of a sentence would have been replaced. Thus in way: the visarjanity alone would have been replaced.

When not employed in connection with sacrificial works, there is no such substitution. Thus in the simple reading of the Vedas, we should always recite. चयां रेतांडि किन्दित ॥

#### ३६०८ । याख्यान्तः । ८ । २ । ६० ॥

ये वाज्यान्ता मन्त्रास्तेवामन्त्रयस्य टेः प्युते। यज्ञक्रमैश्विः। 'जिल्लामन्ते जक्तवे च्रव्यवाद्वादः म्' । चन्तः' किम् । 'वाज्यानामनां वाज्यसमुदायरुपायां प्रति वाक्यं टेः स्वातः । सर्वान्त्रस्य चेव्यते ।

3609. The last vowel at the end of Mantras called Yajya, when employed in sacrificial works, is pluta and has the Acute.

Thus स्तामिविधेमाग्नये३ (Rig. VIII. 43. 11), जिल्लामग्ने चकवे चळवादा३म् (Rig. X. 8. 6),

Why do we say 'at the end'? There are some Yajya hymns, consisting of several sentences. The final vowel (fz) of every sentence would have become pluta, in such a hymn. To prevent it, the word "anta" is used, so that the final yowel of the hymn at the end of all, becomes pluta.

# ३६१० । ब्रुहिप्रेष्यत्राषड्वीषडावहानामाद्वैः । ८ । ३ । ८१ ॥

एवामादेः प्रता यज्ञकर्मासः। 'त्राग्नयेऽनुहृ ३कि'। 'कानये गामयानि प्रे३व्य'। 'क्रास्तूः की ३व्दः'। 'क्षीमस्थाने सीहो वी३वंट्। 'क्षीग्नमा३वह'।

3610. In a sacrificial work, the first syllable of ब्रहि, प्रेच्य, श्राषट् वेखट and आवस is pluta.

Thus जानवेऽनुत्र इति (Maitr S. I. 4. 11), जानवे नोस्यान् (or न) प्रे उत्य, चस्तु भी १वट ; सोसस्याने धोक्षीय का शब्द जानिसा रेशक ॥

So also in विश्वायाम्तुस्वरूषा on the analogy of खूति, so also ब्रह्मस्वरूषा ॥ The word वैश्वद् is illustrative of the six forms वक्द, वेश्वद, वश्वद, वश्वद

# कुद्द १९ । चारती त्रेषणी परस्य च । ८ । २ । ८२ ॥

श्रम्त्रीधः प्रोक्ष्य श्रादेः प्रमुतस्तस्मात्यस्य च । 'श्रीक्ष्याश्वय' । नेष्ठ । 'श्रमनीदग्नीन्यहर । श्रष्टि स्तृणीति' ।

3611. In an order given to Agnidhra priest, the first syllable as well as the succeeding syllable is pluta.

In a Yajña, the principal priests (ritvij) are four, Adhvaryu, Udgata, Hota and Brahma. Every one of these has three subordinate priests (ritvij) under him.

The duty of Âgnidhra is to kindle the sacrificial fire. In a summons or call (भेषण) made by the Adavaryu, who is the Director of ceremonies, to the Âgnidhra to perform the functions of Âgnidh, both syllables become pluta.

The word कानीत प्रोवस is a compound = कानीधः प्रोक्तम् "a call or summons relating to Aguidh duty."

Thus चा ३ वा ३ तथ, ची ३ चा ३ तथ । The pluta takes place only in these examples; therefore, not here, as चानीतानीत विद्या; वर्षि स्तुर्वादि ।

३६९२ । विभाषा एष्ट प्रतिवचते हेः । ८ । २ । ८३ ॥

सुतः । चकार्वीः कटम् । चकार्वे द्वीरः। चकार्वे द्विः। 'वृष्ट्-'वृति वित्तः । 'वृष्टं करिकाति द्वि' । वैः' किम् । करोमि नन् ।

3612. 'Hi' at the end of an answer to a question may optionally be pluta.

Thus Q. श्रकावी: कटं देवेदन? Ans. श्रकावे ही दे or श्रकावे हि ।

Why do we say din answer to a question." ? Observe कटं करिस्प्रीत दि ।

Why do we say है: 'of हिं" ? Observe करोमि नन्।

३६१३ । निरह्मानुयोगे च । ८ । २ । ८४ ॥

श्वत्र यहात्रां तस्य टेः सुतो वा । 'त्रद्रममावास्येत्यात्यः' । श्वमावास्येत्वेतं वादिनं वुक्तवा स्वम्नः तात्युस्याव्य स्वमनुश्युक्यते ।

3613. The end syllable of that sentence is optionally pluta, when it asserts something which has been refuted, and is employed by the victor by the way of censure.

The word form: means the refutation of another's opinion. form is a gerund, and means having refuted. want is the expression of the same proposition which has been refuted. When a person has demonstrated the untenableness of another's assertion, and then employs the said assertion by way of taunt, reproach or reprimand, then the final syllable of such a sentence becomes pluta. The sûtra literally means "Having refuted (it) when asserting (the same by way of censure)."

Thus an opponent asserts that "The word is not eternal." (मानित्यः श्रद्ध:)। Proving by arguments the untenableness of this position, and after refuting it, the victor says by way of reprimand:—मानित्यः शब्द स्त्यास्य । कर मानित्य शब्द स्त्यास्य । पेति के अपने के कर स्त्यास्य । करामावास्य । करामावास्य

# ३६९४ । श्रामे डितं भर्त्सने । ८ । २ । ८५ ॥

'दत्योदस्यो३ चातियव्यामि त्वाम्'। त्राम् हितयत्त्वां द्विहत्त्रोयलक्षसम् । 'सीर चीर३'।

3614. The final syllable of an amredita vocative is pluta when a threat is expressed.

A Vocative is reiterated when a threat is meant (VIII. 1, 8, S. 2143). Its final syllable becomes pluta. Thus दस्यो दस्यो ३ चात्रविष्यामित्वा ।

Though the anuvitti of the sûtra VIII. 2, 82, is current here, yet the final of the sentence is not pluta, but of the âmredita.

It should be rather stated that any one of the repeated words may be pluta by alternation. Thus with or with air at 1. The word amredita is employed in the satra as illustrative of the doubling, for the threat is expressed by both words, so that pluta may be of both words in turn: and not of the second word only, though that is technically called amredita.

#### ३६१५ । चङ्गयुक्तं तिङाकाङ् सम् । ८ । २ । ८६ ॥

चङ्गेरुवनेन युक्तं तिङ्गां प्लवते । 'चङ्गकूषः इदानीं ज्ञास्यसि जास्म' । 'तिङ्' किस् । 'चङ्गे देवदक्तं मिष्यः वर्दास' । 'चाकाङ्चम्' किस् । 'चङ्गे पद्ध' । नैतदपरमासाङ्जीतः । अर्त्वन क्रवेदः १ चङ्गाधीस्त्र स्त्तं तव दास्यामि '।

3615. The final syllable of a finite verb, used as a threat becomes pluta, when the word anga is joined with it, and it demands another sentence to complete the conclusion.

Thus चहु कूत्रा ३ एटानी जास्यीत जालग । चहु व्यावरी ३. स्टानी सास्यीत जालग । Why do we say 'a verb' ? Observe चहु देवदस्त मिळा वद्धि ।

Why do we say 'when this calls for a conclusion'? Observe up us ! Hereit is a complete sentence and does not demand another to complete the sense.

The word अत्सेने of the last sûtra is understood here also. Therefore not in बहु बधीब्द ओदनं ते दास्यामि । Here बहु has the force of solicitation. (VIII. 1, 33 S. 3940),

# ३६९६ । त्रिचार्यमाखानाम् । 🗷 । २ । 🚓 ॥

वाक्यानां टेः सुतः । 'होतव्यं दीचितस्य य्हा ६ द' । 'न होतव्यः मिति' । होतव्यः न होतव्यः मिति विचार्यते । प्रमाणैर्वस्ततस्यपरीच्यां विचारः ।

3616. The final syllable of those sentences is pluta, which denote acts of reflection (or balancing between two alternatives).

To determine a thing by weighing all arguments pro and con is called. vichara or judgment. Thus होत्तव्यं दीसोतस्य एका ३ स न होतव्यं क्ष किलावित के should one perform a sacrifice in the house of an initiated person.' Similarly तिस्टेत्या ३ स, जनुषहरे स्प्रां १३ स । Here also it is being reflected upon whether यूपे तिस्टेत् or यूक्ने चनुष्रहरेत् ॥ i. e. should the stake remain upright or should it be put flat by the yajamâna. कि यूपिस्तिस्टेत्, कि वा यूपे बजागनः शायपेत् ॥

# ३६१७ । पूर्वे तुः भाषायाम् । ८ । २ । ८६ ॥

विश्वार्यमाणानां पूर्वमेव स्वते । 'बहिर्न् ३ रक्तुर्न्' । ब्रग्रेगगपेवत्वं पुर्वत्वम् । इड भाषा-स्वतात्व्वंयोगश्क्नुरुक्तिकायते ।

3617. In common speech, the final vowel of the first alternative is only pluta.

This makes a niyama or restriction. The previous sutra, is thus confined to the Vedic literature, and not to the classical. सु here has the force of 'only.' Thus चाँड नूँ ३ रक्युने, 'Is it a snake or a rope' ! नाष्ट्रो नूँ ३ क्योंसानु 'Is it a clock of earth or a pigeon?'

The priority, of course, depends upon employment. The order of words depends upon one's choice.

## ३६१८ । प्रतिश्रवणे च । ८ । ३ । ८८ ॥

वाकास्य टेः सुते। भ्रमुपगमे प्रतिज्ञाने पवणाभिमुख्ये 🕻 । 'गाँ में देखि भेरें हैं। 'छन्त तें ददामिश्र'। 'नित्यः प्रद्धे' भवितुमर्द्धतिश्र'। 'दत्ते किमाश्यश्र'।

3618. The final syllable of the sentence which expresses assent or promise, or listening to, is pluta.

The word प्रतिवादण means 'a greement, assent or promise.' It also means 's listening to.' All these senses are to be taken here, as there is nothing in the sûtra to restrict its scope. Thus it has three senses, 1. to promise something to a petitioner, 2. to acknowledge the truth of some proposition, 3. to listen to another's words Thus गां से देखि था:, 1. इन्त से दर्शीय 2. नित्यः शब्दो भवितुमर्शिस 2 ॥ 3. देवदन भी:, किमार्स्था ३ ॥

# ३६९८ । चनुदात्तं प्रश्नान्ताभिपूजितयाः । ८ । २ । १०० ॥

चनुदातः सुतः स्थात् । दूराष्ट्रतादिषु सिद्धस्य प्लुतस्यानुदात्तत्वमात्रसनेन विधीयते : चिन्तिभूतः द । पट ३ उ । 'चिन्तिभूते' 'पटेा' एतये।ः प्रश्नान्ते टेरनुदात्तः प्लुतः । श्रोभनः स्वन्वस्थि मास्यवकः ३ ।

3619. The final vowel at the end of a question or of a praise is pluta, but unaccented.

That which is employed at the end of an interrogative sentence is called gazara: According to some, this rule does not ordain pluta, but only ordains the anudâtta-ness of those syllables which become pluta by the previous rules VIII. 2. 84 &c. The meaning of the sútra then is:—That pluta which comes at the end of an Interrogative sentence or a sentence denoting admiration, is anudâtta.

Thus सगमा ३: पूर्वा ३न यामा ३न सविभूता ३ or सगम ३: पूर्वा ३न यामा ३ वटा ३ उ (i. e. सगम: पूर्वान यामाम् सविभूते or पटो)। The words सविभूते, and पटो being finals in a question, become anudâtta as well as pluta. The other words सगम: &c. become svarita and pluta by VIII. 2. 105. See VIII. 2. 107.

As regards श्राभिपूजिते we have ग्रोभन: खल्यसि माखवका ३ ॥ Here the final of माखवक becomes anudârta and pluta.

# ३६२० । चिदिति चोपमार्थे प्रयुक्यमाने । ८ । २ । १०१ ॥

वाक्सस्य टेरनुदानः प्लुतः । 'बन्निचिद्धायाः त्'। बन्निरिव भाषा त् । 'उपमार्घे' किम् । कर्चाचदाष्टुः । 'प्रयुज्यमाने' किम् । बन्निमिधिवको भाषात् ।

3620. The end-vowel at the end of a sentence becomes anudatta and pluta, when the particle *chit* is employed, denoting comparison.

The word अनुदासं is understood here. This sûtra ordains pluta as well, and not merely accent,

Thus करिनचित् भाषाद्रत् 'may he shine as fire'. So also राजचित् भाषाद्रत् 'may he shine as a King'.

Why do we say 'when the sense is that of comparison'? Observe sai fuz

बाह:। Here चिद् has the force of 'littleness or difficulty'.

Why do we say मनुष्यिक्षांने 'when expressly employed'? Observe वारिन क्षेत्रस्वकी आयात् 'Let the boy shine like fire'. Here चित् is understood, hence the rule does not apply.

# ३६२९ । उपरिस्थितासीदिति च। ६। २। ९७२ ॥

टेः प्रुतोऽनुदात्तः स्यात् । 'उपरिश्चिद्वासो ३ त्' । 'ऋधःस्त्रिदासी ३ त्' ईत्यम् तु 'विचार्व-मावानाम्' (३६९६) सत्युदात्तः प्रुतः ।

3621. In उपरि स्विद् सासीद the end-vowel is anudâtta and pluta.

The word anudatta is understood here also. The end-vowel would have been pluta here by VIII. 2. 97: S. 3616, the present sutra really ordains accentalessness of this pluta.

Thus आध: स्विटासी इत, उपरि स्विटासी इत् (Rig X. 129. 5). In the first portion आसीत् is pluta and udâtta by VIII. 2. 97, in the second it is anudâtta by the present sûtra.

# ३६२२ । स्वरितमाग्रे डितेऽसूयासंमितकापकुत्सनेषु । ८ । २ । १०३ ॥

स्वरितः प्लुतः स्यादाम् हिते परिसूचादी गम्ये । यसूधायाम् । श्रीभडपकां श्रीभंडपका रिक्तं ते श्राभिडप्यम् । संमते। श्रीभडपकाः श्रीभडपका श्रीभनोऽसि । कीर्षे । श्रीवनीतकाः श्रीवनीतकां इद्यानीं ज्ञास्यसि ज्ञाल्म । कुत्सने । श्राक्तीकाः श्राक्तीका रिक्ता ते श्रीकाः ।

3622. Of the two vocatives of the same form standing at the beginning of a sentence, the end-vowel of the first becomes pluta and svarita, when envy, praise, anger, or blame is expressed.

The Vocative is doubled by VIII. 1. 8. S 2143. This sútra ordains pluta there. Thus Envy:—मागवर्काः मागवक, अभिक्षयकाः अभिक्षयकाः अभिक्षयकः विश्वति । Anger:— माग्रावकः अभिक्षयकः भिक्षयकः भिक्षयकः । साग्रावकः अभिक्षयकः । साग्रावकः अभिक्षयकः । साग्रावकः साग्रावकः अभिक्षयकः । साग्रावकः साग्रावकः अभिक्षयकः । साग्रावकः ।

# ३६२३ । तियाशीप्रवेषु तिहाका क्ष्म । ८ । २ । १०४ ॥

श्राकाङ्चस्य तिहन्तस्य टेः स्वरितः सुतः स्यात् । श्राचारभेदे । स्वयं ह रचेन याति । उपा-ध्यायं पदाति गमर्यात । प्रार्थनायम् । पुत्रांश्व नम्बीस्ट धनं च तात । स्यापारसे । कटं कुँ ३ सामं गच्छ । 'श्रावाङ्चम्' किम् . दीर्घापुरसि श्रीमदान्तरः ।

3623. When an error against polite usage is censured, or when a benediction or a bidding is intended, the end syllable of a finite verb becomes pluta and svarita, if this requires another sentence to complete the sense.

The word 'svarita' is understood here. The word জিলা means 'the error in usage' or 'want of good breeding.' (VIII. I. 60) আছ্মা means 'benediction.' ম'ল: means 'order' or 'commanding by words.'

Thus स्वयं रचेन यातिहै, उपाध्यायं पटाति गमयति ॥ स्वयं भारते सुङ्क्तेहे, उपाध्यायं स्कृत् पाययति ॥ In both these, the first sentence requires the second as its complement, and hence there is साकाह हा।

Benediction:—सुप्तांत्रच सरक्षीच्टा३ धर्न च तात ; क्रम्द्रीध्योषीच्टा३ व्याकरणं च, अट्ट ॥ Order:—कट्टं कुरु ३ ग्रामं च गच्छ ; यथान् सूनीहि३, सन्तुंत्रच पित्र ॥

Why do we say 'when it requires another sentence as its complement'? Observe श्रीघीषुरीस भागीदानीन विद्या। There cannot be any counter-example of विद्या, for there two sentences are absolutely necessary to express the sense of consure.

# ३६२४ । श्रानन्त्यस्यापि प्रश्नाख्यानयाः । ८ । २ । १०५ ॥

श्रनभ्यस्थान्त्यस्थापि पदस्य टेः स्वरितः प्लुत एतयोः । प्रश्ने । श्रगमतः पूर्वात्रः न् ग्रामात्रः न् । सर्वेपदानामयम् । श्राख्याने । श्रगमत्र म् पूर्वात्रं न् ग्रामात्र न् ।

3624. In a question or narration, the end-vowel of a word, though not final in a sentence, becomes svarita and pluta, as well as of the word which is final in a sentence.

The word 'padasya' is understood here: and so also the word 'svarita.' The end-vowel of a word which is not the last word in a sentence, as well as of the last word, becomes svarita and pluta, when a question is asked, or a fact is narrated. In fact, all the words of a sentence become svarita and pluta hereby.

Thus in questioning we have :— আমানায়: পূর্বায়ন মানায়ন স্থানি মুনায়ন or অভায়ত্ত W Thus all words have become svarita and pluta. The final word would in one alternative, become anudatta also, by VIII. 2. 100, as shown under that sûtra. The force of the word স্থায় in the sûtra, is to make the final word also svarita, and thus this sûtra makes VIII. 2. 100 an optional sûtra with regard to question.

In akhyana or narration, there is no other rule, which is debarred by this. Therefore there, all words become svarita and pluta necessarily, by the force of this satra. Thus আনহাতম দুহাঁত্ব আনা ন সাঁত: ম

# ३६२५ । प्रतावैच ददुती । ६ । २ । १०६ ॥

दूरास्त्र तादिषु प्लुता विकितस्त विवेशः प्लुतप्रसङ्गे तदवयवाबिदुती अवेते । येश तिकायमः श्रीशः पगव । सतुमन्त्रावविची संपद्यते ।

3625. In forming the pluta of the diphthongs ai and at their last element i and u get the pluta.

The pluta ordained by VIII. 2. 84 &c. when applied to ए or श्री cause the prolation of the last element of these diphthongs namely of इ or उ। The word खता in the sutra is Nominative dual of ज्युत, and the aphorism literally means 'इ and उ are pluta of the diphthongs ए and श्री'॥

Thus ऐदेनिकायन, श्रीद्रेपगव ॥

This pluta of v and n has four matras. Thus n+z and n+z each has one matra. The pluta of z and z will have three matras. Thus n+z and n+z, or the whole has four matras.

३६२६ । श्वीरप्रवद्यस्यादूराहृते पूर्वस्यार्धस्यादुत्तरस्येदुती । ८ । २ । १३७ ॥

कप्रयस्य स्वेचा उद्घराष्ट्र ते प्सुतिवश्ये पूर्वस्यार्थस्याकारः प्सुतः स्यातुत्तरस्य स्वर्थस्य द्रुतीस्तः । '+ प्रश्नान्ता भिपूर्वितिविद्यायस्यभिवादयाच्यान्तेष्वेव +' । प्रश्नान्ते । स्वस्तरः पूर्वा उत्तर्भः सामा इत् । विष्यार्थमायो । होत्तर्व्य देशिक्षत्रस्य स्वाप्ता वृत्ता स्वाप्ता । स्वाप्ता । स्वाप्ता । स्वाप्ता । स्वाप्ता । स्वाप्ता । स्वप्ता । स्व

'+ बामिनते इन्हर्षि प्तृतविकारे।धं वक्तव्यः +'। बन्ना३द् पत्नी वः।

3626. In the diphthongs, which are not Pragrihya (I. 1. 11 &c) and which become pluta under the circumstances mentioned in VIII. 2. 83 &c., but not when that circumstance is a call from a distance (VIII. 2. 84); for the first half, there is substituted the prolated 'a', and for the second portion e or u.

The diphthongs or ए ्बर ए, ए, जो and जो। Their elements are ज + इ, and ज + उ। When these diphthongs are to be prolated, at the end of a word, the diphthong is resolved into its elements, the first portion ज is prolated, and इ or इ added; as the case may be. This इ and इ, in fact, are the substitutes of the second portion, which may be इ or इ, or ए or जो।

This rule is not of universal application, but applies to Rules VIII. 2. 100. VIII. 2. 97, VIII. 2. 83, and VIII. 2. 90 only, according to the following Vartikas.

Vart:—The scope of this satra should be determined by enumerating the rules to which it applies.

Vart:—It should be stated that it applies to sûtras VIII. 2. 100, 97, 83 and 90.

Thus VIII. 2, 100: As सगमाशः पूर्वाश्च वामाश्च स्थित्रमुत्ताश्च or प्रावर्ष । अट्टं स्थोव माखवसाश्च सिन्भूताश्च or प्रावर्ष । So also VIII. 2. 97:—as होतव्यं दीजितस्य सर्वे।इच्छें। So also VIII. 2. 83: —as, सायुक्तान् रूपि सन्मिन्नूर्ते।श्चें or प्रदेश्चें। So also VIII. 2. 90:—as, उद्याचाय व्याचाय सीमपुद्धाय वेधसे । स्तीमैर्तिधेमाग्नयाव्चें। (Tait. S. I. 3. 14.7).

This pluta we is udâtta, anudâtta or svarita, according to the particular rule which has been applied, i. c. at the end of a question it is anudâtta or svarita, and everywhere else, udâtta. The wand sare of course, always udâtta: because the anuvritti of udâtta is current here.

Why do we restrict this sûtra to the above-mentioned four rules? Observe विष्णुभूते विष्णुभृते शातिष्यामि त्या भागक भी माणवक विष्णुभूते।

In fact, the present suita being confined to the above-mentioned four rules, the words चतुराद्धते in the suitra, are redundant: and should not have been used. Moreover the word पदान्त should have been used in the suitra, for it applies to diphthongs at the end of a pada. Therefore, not in अदं करोषि गौरिति । Here मी before the sarvanamasthana affix ह is not a pada (1. 4. 17).

Why do we say 'when it is not a Pragrihya'? Observe शोभने मासे ३।

\*Vart:—This peculiar modification of pluta vowel takes place in the Vocative case in the Vedas. As कालाइड एकांबाइ: एक्टॉबेन स्वष्टा साम पित्र। Here by no

other rule, the Vocative would have become prolated.

# ३६२० । तयायविवि संहितायाम् । ८ १ २ । १०८ ॥

चतुते विकारवकारी स्तोऽषि बेहितावरम् । कम्मश्रवाका । वटश्वाका । कम्मश्रविन्द्रम् । वटश्वु दक्षम् । 'कवि' किम् । कम्मश्यवविष्यः । 'संवितावाम्' किम् । कम्मश्य चन्द्रः । संवितावामित्वस्थावय-भार्परेरिकारः । चतुतेरिविद्धस्थावयमारस्यः सवर्षविष्यंत्वस्य जाकसस्य च निवृत्त्वकेः । यववेरि-किकत्वात् 'वदात्तत्वरितवेर्वकः स्वरितेशनुवातस्य' (१६५०) एत्यस्य वाधनार्षो वा.॥

3627. For these vewels i and u are substituted y and u, when a vowel follows them in a samhita (iu an unbroken flow of speech).

The word संदितायाम is an adhikara and exerts its influence up to the end of the Book. Whatever we shall teach hereafter, up to the end of the Book, will apply to the words which are in the Sanhita.

Thus कानाध्याचा, पटाश्वाचा, क्यनाश्यिन्द्रम्, पटाश्चवकम् ॥

Why do we say 'when a vowel follows'? Observe wantacted to

Why do we say संदितावास 'in an uninterrupted flow of speech' । Observe

This sutra is made, because wand when being Pluta-modifications are considered as a siddla (VII. 2. 1) for the purposes of want units (VI. 1. 77). But supposing that somehow or other, these wand was be considered siddha, still the present rule is necessary to prevent their lengthening before a homogeneous vowel (VI. 1. 101), or their retaining their form unchanged by VI. 1. 127. If it be said, that these rules VI. 1. 101, and VI. 1. 127, would not apply, because of the Vârtika was unreaded unreaded unreaded unreaded virtually virtually unreaded virtually vi

# ३६२८ । मतुत्रसी ६ संबुद्धी इन्द्रसि । ८ । ३ । ५ ॥

क इत्कविभित्तको निर्देशः। मत्वन्तस्य च रः स्यात् । 'बलोऽनयस्य' (१२) इति परिभाषयाः भकारस्य। 'इन्द्र मब्स्य इत्र पान्नि सेशमम्। 'हस्थिमे दिनं त्या'। 'इन्द्रसीरः' (३६००) इति। इत्यम्।

3628. For the final of the affixes mat and vas there is substituted ru, in the Vocative singular, in the Chhandas.

The word खंडिलायां is understood here. A word ending in the affix आत or खब, changes its final त or स (I. 1. 52. S. 42) into र, in the Chhandas, in the Vocative singular. Thus आत:— क्ट्रें सबस्य क्ष य गिंध सामन (Rig. III. 51. 7). ब्रिकी खिंड ल्या। Here सबस्य: is Vocative Sg. of सबस्यत and ब्रिक: of ब्रिक्त, meaning the who is possessed of Maruts or Hari horses.' The स of आत is changed to a by VIII. 2. 10; 15. S. 3.00. The base सब्त before this termination is Bha by I. 4. 19. The affix सु (nom. sg.) is elided by VI. 1. 68; the मू is elided by VIII. 2. 23, and the न (of नुम् VII. 1. 70) is changed to र by this satra. So also रून्द्रायादिक कृतवान: उपस्थातिक व्हरिवा: (Rig. I. 3. 6).

With सस् :-- मीट स्तिकाय सर्वाय सन् (Rig. M. 33.14), क्ष्मूसाहुः । See VI. 1.2. for the formation of मीट्यान, साहान् with क्रस् ॥

Why do we say 'of मत् and बस्'? Observe ब्रह्मन् स्तेष्यामः । Why do we say 'in the Vocative Singular'! Observe य एवं विद्वानीन्यमाधने । Why do we say 'in the Chhandas' ! Observe से गामन् । पिषयन् ॥

# ३६२९ । दाश्वान्साह्यानमोहवांश्व । ६ । १ । १२ ॥

प्रते क्षास्त्रका निपात्यन्ते । 'सीद्वायत्ते (काण तनयाय' ।

'+ बन उपसंख्यानम् +' । क्वनिव्यनिपोः सामान्यसदृष्णम् । ऋनुबन्धसरिक्षाक् तु नेप्रातिकृते । ऋनुबन्धस्य द्वानिर्देशात् । 'यस्त्यायन्तं वसुना प्रातिरत्यः । इषः क्वनिष् ।

3629. The participles dâsvân, sâhvân and mîdhvân are ir regularly formed without reduplication.

The word दाखान is from the root दाध 'to give' with the affix क्या (III. %, 107); here the reduplication and the augment हुट are prohibited irregularly; as दाखांसी दाशुः सुतम् (Rig. I. 3. 7). The word साहान is derived from the root सह 'to endure,' by adding the affix क्या (III. 2, 107), the irregularity being in lengthening the penultimate, not allowing the augment हुट and the reduplication. Thus साहान बलाहदः। So also सोकान comes from मिद्य 'to sprinkle' with the affix क्या (III. 2. 107) the irregularity consisting in non-reduplication, non-application of हुट, the lengthening of the penultimate vowel, and the change of ह into ह। As मोठबस्ताकाय सन्याम सन्न (Rig Veda II. 33. 14). It is not necessary that these words should be in the singular always; in their plural forms also they do not reduplicate,

Vart:—The affix बन् should also be enumerated. The affixes क्षाचिए and बानिए are both meant here. Its final is also changed to s in the Vocative Sg. As यस्त्यायन्तं बसुना प्रातिस्त्य:। The word प्रातिस्त्वन् is formed by adding ब्यानिए to the root इ (इस) preceded by प्रातः। See III. 2. 75. The तुझ is added by VI. 1. 71.

# ३६३०। उभययर्तु। द। ३। द॥ श्रम्परे कवि नकारस्य वर्षा। वर्ष्ट्रसांक्स्से।

3630. In both ways, in the Rig verses.

This ordains an option to the last scara, by which the substitution was compulsory. A word ending in न followed by a letter of क्य class, which itself is followed by आस, changes its final न to ए optionally in the Rig Veda. Somestimes there is ए and sometimes न । Thus तिस्मन त्या उपाति or तिसम् त्या उपाति ; एग्रेस्ताप्यक्रे। (Rig Veda X. 90. 8).

# ३६३१ । दीघादि समानपादे । 🗷 । 🕏 । 🗞 ॥

दीर्घाचकारस्य वर्षा स्याटिट ते। चेदाटी एकपादस्या स्याताम् । 'देवा श्रस्का सुमती' । 'मर्से' इत्ह्री य श्रोजसा' । उभययेत्वनुश्तेनें ह । 'श्रादित्वान्य।स्विज्ञामक्षे' ।

3631. Ru is optionally substituted for that final n of a word which is preceded by a long vowel, and is followed by an 'at' letter (vowels and semi-vowels with the exception of l), when these ('n' and 'at') come in contact with each other in the same stanza of the Rig Veda.

The नt of VIII. 3. 7 is understood here: and so also खबु n The word समानपाद means सकताद, i. e. when both words are in one and the same Pâda of the verse. Thus परिधा रित (Rig. IX. 107. 19) स देवा एडव्यक्ति (Rig. I. 1. 2) देवा भक्कासुमतो; (Rig Veda VIII. 6 1.)

The word उभयवा of the preceding sutra is understood here also; so that is an optional rule: and न remains unchanged also, as चादित्यान खवामडे चादित्यान वाचियामहे (Rig Veda VIII, 67. 1). See VIII. 3. 3.

#### ३६३२ । साताटि नित्यम् । द । ३ । ३ ॥

चटि परते। रेाः पूर्वस्थातः स्थाने नित्यमनुनासिकः । 'मर्चा पन्त्रः' । तैत्तिरीयास्तु चतुस्थार-संधीयते । तत्र कान्यसे स्थायम इति प्राज्यः । सर्वं च मूत्रस्थ पतं चित्रसम् ।

- 3632. A nasal vowel is always substituted for 'a' before ru, when it is followed by a letter of 'at' pratyahara (i. e. when it is followed by a vowel or ha, ya, va, or ra).
- . Thus VIII. 3. 9 teaches substitution of न, the long जा preceding it, would have been optionally nasal by the last sútra. The present sûtra makes it necessarily so. Thus महा जीस (Rig. III. 46. 2) महा उन्हों य जाजसा (Rig. VIII. 6. 1). देखा जनकादीव्यत् ॥
- Some (i. e. the Taittariyas) read it as anusvâra. This is a Vedic diversity socording to the Easterns. In this view, the necessity of the sûtra is rather doubtful.

# ३६३३ । स्वतवान्पाया । ८ । ३ । १९ ॥ स्वा । 'भुवस्तस्य स्वतवाः पायुरन्ते ।

3633. The n of 'svatawân' is changed to 'ru' before 'pâyu.'

As स्वत्यः प्रापुराने (Rig. IV. 2. 6). The word is स्वतवस्, the नुम् is added by VII. 1. 83. The word is derived from तु वृद्धी with the affix श्रमुन (स्वन्तवा यस्य असे। स्वतवान) ॥ See S. 3594.

# ३६३४ । छन्द्रिस वाऽप्राम्नेडितयोः । ८ । ३ । ४८ ॥

विसर्गस्य से। वा स्यात्युष्योः प्रशब्दमामेडितं च वर्जयत्वा । 'श्रमे प्रातर्कतस्कितः' म भौगीर्ग विषयतस्पृष्यः । नेष्ठः । 'वसुनः पूर्व्यः पतिः' । 'चप्र-' इत्यादि किम् । 'चिनः प्रविद्धःन्' । 'प्रस्कः युक्कः' ।

3634. Sa may optionally be substituted for the visarga before a hard guttural and labial, in the Chhandas; but neither before pra, nor before a doubled word.

Thus:—- प्राने नात च्रांतस्कवि: (Rig Ved. VIII 60 5.) गिरिने विश्वतस्पृयु: (Rig Veda VIII. 98. 4). But not here:—- बसुन: पुर्का: पति: (Rig Veda X. 48. 1).

Why do we say 'not before म and a doubled word'? Observe आग्नि: प्र सिद्धान् (Av. V. 26. 1), पुरुष: पुरुष: परि ॥

# ३६३५ । कःकर्त्कर्तिष्टिश्चित्रेश्वनदितेः । ८ । ३ । ५० ॥

विश्वर्गत्य सः स्थात् । 'प्रविवो अपस्कः' । 'स्था ने। वस्यस्करत्' । 'सुवे अस्करित' । 'उद अस्किथि' । सेमिं ने श्वादं मध्यत्सु नस्कृतम्' । 'अनिवित्तेः' इति किम् । 'यथा ने। श्वादितिः, करत्' । 3635. The Visarga is changed to s in the Chhandas, before का, करत, करित, क्रिय and इस: but not so the visarga of aditi

Thus wisdingers: N m: is the Aorist of m, the few has been elided by PL 4. 80: the m of m is guarted before the affix fine thus we have man, the m is elided by VI. 1. 68; and the augment man is not added by VI. 4. 75. Similarly main manufact n Here also man is the Aorist of m, with m by III. 1. 59; manufactor, here make is the man of m; mu is added instead of m, as a Vedin anomaly. Statement, here with is the Imperative of m, the fer, is changed to fm, the vikarana is elided and fm changed to fm by VI. 4. 102. See VIII. 4 27, for the change of m to m n with m mis summan, here wan is Past Participle of m n.

Why do we say 'but not of चार्तितः'? Observe यथा ने। काँदितिः करत् (Rig Veda

1. 3. 42).

३६३६ । पञ्चम्याः परावध्यये । ८ । ३ । ५१ ॥

पञ्चमीविश्वर्गत्य सः स्यादुर्पारभावार्षे, परिश्वन्दे परारः । 'दिवस्तरिप्रयमे सन्ने' । 'सध्यर्षे किन् । 'दिवस्पृथिकाः पर्वेशकः' ।

3636. The visarga of the Ablative case is changed to selection before pari meaning 'over'.

The word Chhandas is understood here also. Thus दिवस्परि प्रयंत सन्ने (Rig.

Ved. X. 45, 1).

Why do we say 'when चरि me ins 'over'? See दिख: एचिट्या: सर्वेज डद्भतम् (Rig Ved. VI. 47. 27). Here चरि has the sense of 'on all sides'.

३९३७ । पाती च बहुलम् । ८ । ३ । ५२ ॥ इन्द्रक्या इत्येव । 'सूर्यो ने। दिवस्यातुं ।

3637. S may diversely be substituted for the visarga of the Ablative before the verb 'patu' in the Chhandas

Thus सूर्याना दिवस्थातु, (Rig Veda X. 158. 1), Sometimes, the change does not take place; as परिवद्धः पात ॥

३६३८ । बष्ट्याः पतिपुत्रप्रखपारपदपयस्पोषेषु । ८ । ३ । ५३ ॥

'बाबस्पति विश्ववकर्माणम्'। 'विवस्पुनाय सूर्याय'। 'विवस्पृष्टं भन्डमानः'। 'तमसस्यारमस्य'। 'ब्रिटिवीत इतस्यदे'। विवस्त्यये विधिवाणाः'। 'रायस्योगं यजसानेसुं।

3638. For the visarge of the Genitive, there is substituted s in the Vedas, before पति, पुत्र, एछ, पार, पद, पयस् and पोव ॥

Thus वास्त्रांतं विश्वक्रमास्त्रात्वे, (Rig Veda X. 81. 7); दिवस्पुत्राय सूर्याय, (Rig Veda X. 37. 1) दिवस्पुटे अन्ध्रमानः (Rig Veda III 2. 12) तमनस्पारम् (Rig Veda II 92. 6). परिवीत स्थस्यद (Rig Veda I 128. 1). दिवस्यया दिधिकासा (Rig Veda X. 114. 1). स्थस्योचं वक्रमानेषु (Rig Veda X. 17. 9).

Why do we say ' after a genitive case'? See मनुः वृक्षेभ्यो दावं व्यभक्तत् ह

े ३६३८ । रहाया द्या । ८ । ३ । ५४ ॥ र्श्वतपुत्रादिषु परेषु । रहायासुत्रः-रहायाः पुत्रः । रहायास्पदे-रहायाःपदे ॥ 3639. Sa is optionally substituted for the visarga of 'idayah' before pati &c., (VIII. 3. 53.) in the Chhandus.

Thus बढायाः पतिः or बढाबास्पतिः बढायास्पृत्यः । बढायाः पुत्यः । बढायास्पद्धम् । बढायाः पुष्ठम् । बढाया स्पारम्, बढायाः पारम । बढावास्पदम् । बढायाः पद्धम् । बढायास्पदः । बढायाः पदः । बढामाः पारम् । बढायास्पायम् ॥

Here we must read again the sutra VIII. 3. 102 S. 2403:-

#### ३६३८ । क । निसस्तपतावनासेवने ॥

निष्ठः समारस्य पूर्धन्यः स्वात्। 'निष्ठप्तं रच्चेः निष्ठपतः भरातयः'। 'भनासेयने किम्। निस्तपति। पुनःपुनस्तपतात्वर्षः॥

3639A. Sha is substituted for the sa of nis before the verb tap when the meaning is not that of 'repeatedly making red hot.'

#### As निष्टप्रं रखे। निष्टप्रा चरास**वः** ॥

Why do we say 'when the meaning is not that of repeatedly making red hot'? Observe नित्सपति meaning 'makes repeatedly red hot.'

#### ३६४० । युष्पत्तत्तत्तुःखन्तःपादम् । ८ । ३ । १०३ ॥

यादमध्यस्य सस्य मूर्थेन्यः स्वातकारादिन्ते षु परेषु । युष्पदादेशाः स्वंत्वातेतवाः । 'त्रिभिष्ट् द्वं देव स्वितः' 'तेभिष्ट्वा त्राभिष्टे' । 'बष्स्यन्ते स्विध्दव' । 'बिनस्ट द्वश्वम्' । 'द्वावार्ण्यवं किष्टत्वुः' । 'कन्तःपादम्' किम् । तर्दान्नस्तदंयसः ' । 'पन्म चात्मने मिन्दःभूदिग्नस्त त्युनराद्यक्रिन् तवेदा विचर्षक्षः' । श्वनाग्निरितः पूर्वापादस्य।न्तो न तु मध्यः ।

3640. The s standing in the inner half of a stanza is changed to sh before the ta of twam &c. and tad and tatakshus.

The word युक्सद् here means the substitutes स्वम्, स्वाम्, ते, तब. As चिन्नद्वं, नामासीत्। स्वा, चिन्नद्वं वा वर्षं वामसि। ते, चिन्नद्वं विश्वमानय। तव, चाप्स्वम्ने सविष्ठवं, (Rig. VIII. 43. 9)। तत्, चिन्नद्वं व्यामायकाति, (Rig. X. 2. 4) तत्त्वुम्, खावापृथिवं। निष्ट-तक्ः व ॥

Why do we say in the inner half of a stanza? Observe यम्बनात्मने जिल्हाभूतिन स्तर्मन । There the word कांग्न: is at the end of the first stanza while तत् is at the beginning of the second stanza, therefore the स् of कांग्नम is not in the middle of a stanza.

## इद्ध्या यज्ञव्यक्षेषाम् । ८ । ३ । १०४ ॥

युक्षमत्ततत्त्वतु परतः सस्य सूर्धन्यै। वा । वार्षिभिष्ठ्वस् । वाध्मस्ट । वयस् । वर्षिभिष्ठतसुः। यस्र विभिन्नत्वासित्यादि ।

3641. In the opinion of some, the above change takes place in the Yajurveda also.

Thus ऋविभिद्ध्यम् णः ऋविभिम्स्यम् । ऋग्निष्टसम् or ऋग्निस्तिपम् । ऋग्निष्टत् or ऋग्निः स्तत् । ऋविभिद्धतञ्जः or ऋविभिस्तमञ्जः ॥

# ३६४२ । स्तुनस्तामयारकम्दति । ८ । ३ । १०५ ॥

निभाष्ट्रतस्य - निभः स्तृतस्य । नेष्टोमम्-नेष्तिमम् । पूर्वपदादित्येव विश्वे प्रयक्ष्यार्थीमदम् । 3642. The s of stut and stoma in the Chhandas, is changed to sh in the opinion of some.

Thus विशिष्णुतस्य or विशिक्षुतस्य. गोध्टामं वेडिश्चिनम्, or गोस्तामं वेडिश्चिनम्। This change would have taken place by the general rule contained in the next sutra. VIII. 3. 106, the special mention of स्नुत and स्ताम here is a mere amplification. The word इन्होंस of this sutra governs subsequent sutra also.

३६४३ । पूर्वपदास् । ८ । ३ । १०६ ॥

पूर्वपदस्यानिमित्तास्परस्य सम्य वा वा । 'यदिन्द्राग्नी दीवि छः' । 'युर्व वि स्थः स्वर्णती' ।

3643. In the Chhandas, according to some, s is changed to sh, when it stands in the beginning of a second word, preceded by a word ending in i &c.

The words अन्द्रसि and स्केशं are both understood here. Thus द्विवन्धि: or द्विसन्धि:, त्रिवन्धि: or द्विसन्धि:, त्रिवन्धि: or द्विसन्धि:, त्रिवन्धि: or द्विसन्धि:, सधुष्टानम् or सधुस्य मन्, द्विसादशं विन्द्रीत or द्विसादशं विन्द्रीत ॥

The word पूर्वपद here means the first member of a compound word as well as the prior word other than that in a compound. Thus वि:वसस्तत्वाय or वि:समस्तत्वाय ॥ विद्यास्तानी दिविषद: (Rig Veda I. 108. 11). युवंदिस्य: स्वपंती (Rig Veda IX. 19. 2).

३६४४ । सूज्रः । ८ । ३ । ९०७ ॥

पूर्वपदस्याचिमित्तात्परस्य सुझे। निपातस्य सस्य वः । 'कथ्वं क वु खः' । 'सभीवु खः' ।

3644. The sa of the Particle su is changed to sha in the Chhandas, when preceded by an other word having in it the change-effecting letter i &c.

Thus उन्हों क पु रा: (Rig Veda I. 36. 13.) आभी पु. सा: समीनाम् (Rig Veda IV. 31. 3). The lengthening takes place by VI. 3. 134, and न changed to up by VIII.-4: 27.

इद्ध्य । सनोतिरतः । ८ । ३ । १०८ ॥ 'गोवा इन्द्रो नवा श्रवि' । 'श्रनः' किस् । गोवनः ।

3645. The sa of the verb san when it loses its n, is changed to sh under the same circumstances.

Thus गोवा: (Rig. IX. 2 10), formed by the affix विट (III. 2. 67), the न् is elided by VI. 4. 41. So also ज्वा: n

Why do we say 'when it loses its न्'? Observe गासनि वांचसुदोग्यन् (Atharv-III. 20. 10). Here the affix is दन् (III. 2. 27). See however गार्वाण in Rig. VI. 53. 10.

३६४६ । सहैः एतनरुभ्यां च । ८ । ३ । १०८ ॥ एतनावाद्यम् । ऋतावाद्यम् । चात् । ऋतीवाद्यम् ।

3646. The s of sha is changed to sh after pritans and ret.

Thus प्रतगावाद्यम ऋतावाद्यम्। The word च 'and' in the sûtra includes words other than those mentioned in it. The word ऋतीवर्ष would be valid by this also.

३६४० । निव्यभिभ्योऽङ्क्यवाये वा छन्दसि । ८ । ३ । १९९ ॥

सस्य मूर्थन्यः । म्बंबीदत्-म्बरीदत् । स्ववीदत्-व्यरीदत् । प्रभ्य छीत्-प्रभ्य स्तीत् ।

3647. The sh is optionally substituted in the Chhandas after the prepositions ni, vi and abhi when the augment 'at' intervenes.

Thus म्बंबोदत् or न्यसीदत् विता नः; व्यक्षोदत्; or व्यसीदत् विता नः; प्रभवेदित् or

The anuvitti of सुद्ध and स्वंत्र is not to be read into this sûtra. It is, in fact a general rule and applies to verbs other than these two. As कास्तीत, व्यंद्धीत, व्यंद्धीत or कास्तीत ॥

**३**६४८ । क्वन्दस्येदवश्वेषहाते । ८ । ४ । रहे ॥

श्रिकारान्तादववशास्यस्य मस्य याः । वैभक्षाः । विदेयायम् ।

3648. In the Chhandas, no of a second term is changed into 'na' when the prior term ends with a short 'ri' even when there is an avagraha or histus between the two terms.

The word बुँबेयहात is understood here. The word बंबाई means a hiatus or separation. Thus विश्व के खाने, व सवा: अ Here च is ब्रब्धंद्रय में The change of ज into च is effected ordinarily then, when the terms, one containing the cause, and the other ज, are in इंडिला or conjunction. For the rules of Sandhi and the rules like these can apply only to words in इंडिला में The present rule is an exception to it, and here, even when the words are not in इंडिला, but there is an actual hiatus between the two, the change still takes place. The word इंडिला of VIII. 2. 105, exerts regulating influence up to the end of the Book.

इद्देश्ट । नाच धातुत्वीत्वध्यः । ८ । ४ । २० ॥

धातुष्धात्। 'क्रामे रद्या श्वः' । 'श्रिष्ठायोः पश्चिमन्' । 'क्रम्यस्कृषि' । 'क्रमीप्रुयः' । 'माष्टुं श्वः' । इत्यस्त्वोऽध्यायः । इति वैदिक प्रकर्तवम् ॥

3649. In the Chhandas, the na of (the Pronoun) nas is changed into 'na' when it comes after a root having a ra or sha or after the words nra and sha.

Thus चाने रखायो: (Rig. VII. 15. 13) 'O Agni! protect us.' शिद्धा ग्री प्रसिनं (Rig. VII. 32. 26) 'Teach us this.' उद:—उदणस्कांच (Rig. VIII. 75. 11) हु—चभीषुयाः क्यांनाम (Rig. IV. 31. 3). कर्या कह्याः कत्ये (Rig. I. 36. 13).

The word नहें is here the pronoun नह, which is the substitute, in certain cases of सामार (VIII. 1. 21) and does not mean here the नह substitute of नाहिका । आहुत्य means that which exists in a dhâtu, namely र and ए when occurring in a root. The word उट means the word form उट; and ए means जुझ, and is exhibited with ए-change. It does not mean the affix ए of the Locative Plural. Therefore not in एन्ट्रेग भारत ए हैं। भारत हैं। भार

# श्रथ स्वर प्रकरणम् ।

#### ON ACCENTS

#### CHAPTER I.

३६५०। चन्दात्तं पदमेकवर्तम् । ६ । १ । १५८॥

परिभावेषं। स्वर्शविधिववषा। यस्मिन्यते यस्योदात्तः स्वरितो वा विधीयते तमेकमचं वर्के यित्वा श्रेषं तत्पदमनुदात्तस्कं स्थात्। गोगुायतं नः। ऋष सनाद्यन्ताः-' (२३०४) इति धातुत्वे धातस्वरेख यकाराकार उदात्तः शिष्टमनुदात्तम्।

'+ स्रतिशिष्टस्वरवसीयस्व्यमन्यवं विकरणोध्य इति वास्यम् +'। तेने क्रोदाहरणे । गुपेर्धातुः स्वरं बायस्य प्रत्यवस्वरवस्व न शिष्यते । 'बन्यत्र' इति किम् । 'युत्तं येत्रमधिवृद्धे येश्रोतः'। स्वर

र्धात जिल्हो। पि 'जना' दूरवन स्वरे। न जिल्लो किंतु तस एव ।

3650. A word is, with the exception of one syllable, unaccented.

That is, only one syllable in a word is accented, all the rest are anudatta or unaccented. This is a Paribhasha or maxim of interpretation with regard to the laws of accent. Wherever an accent—be it acute (udatta) or a circumflex (swarita)—is ordained with regard to a word, there this maxim must be applied, to make all the other syllables of that word unaccented. The word unaccented. The word unaccented which any particular accent has been taught in the rules here in-after given. Thus VI. 1. 162 teaches that a root has acute accent on the final. Therefore, with the exception of the last syllable, all the other syllables are unaccented. Thus in Thurward a:' (Rig Veda VI. 74. 4) the acute accent is on u, all the rest are unaccented.

Vart:—The श्रतिशिष्ट accent is stronger than all which precede it, except when it is a Vikarana accent. Thus in the above example, the root accent of गुष and the affix accent of भाष do not remain, but तं accent prevails.

Why do we say 'except when it is a Vikarana accent'? Observe युच्च युच्च मिन्नुख युणीत: (Rig Veda III. 6. 10). Here the vikarana कना accent is सात्राधाल, but it does not prevail over तस accent.

Note:—The rule is that except one special accent taught in a sûtra the other syllables take anudâtta. Therefore, where there is a conflict of rules, the accent is guided by the following maxim: "परिनित्यास्मरङ्गापवादै: स्वरेट्यंबस्या स्तियः कितिश्चलेख " n namely (1) the sequence, a succeeding rule aetting aside a prior rule (2) a Nitya rule is stronger than Anitya (3) Antaranga stronger than Bahiranga, (4) the Apavâda is stronger than Utsarga. When all these are exhausted, then we apply the rule of स्निश्चल ॥ What is this rule? To quote the words of Kâsikâ: ये। दि परिमन् सितिश्चली स तस्य बाधको सवित ' that which does remain

and must last in spite of the presence of another, debars such other.' Thus in त्रेग्यावित; here the प्रत्यवादार: "the accent of the affix." (IIL 1. 3) by which the acute is on the first syllable of the affix is an apavada to the unquare: (VI. 1. 192) by which the final of a dhâtu is acute, and it debars the dhâtu-accent; but this affix accent is in its turn deburred in the case of derivative verbs formed with affixes by the rule of स्तिशिष्ठ, because even after the addition of the affix, these words retain the designation of dhâtu. Similarly in ब्राज्योत्तरावह्यपुत्र: "The son of him. whose upper garment (uttarâ anga) is of black color, the Son of Baladeva," the Bahuvrîhi-accent (VI. 2. 1) being an apavâda to Samâsa-accent; (VI. I. 223), debars the samâsa-accent; but this Bahuvrîhi-accent is in its turn debarred by the rule of स्तिशिष्ठ when a further compound is formed and the final word is a compound only and not a Bahuvrîhi. Though the accent of the Vikarana is a स्ति; शिष्ठ yet it does not debar the Sârvadhâtuka accent (VI. 1. 186). Thus in भूगोति, the accent of the vikarana नो does not debar the accent of त्रमु ॥

# ३६५१ । चनुदासस्य च यजोदात्तलोवः । ६ । १८ । १६९८ ।

कस्मिन्द्रदात्तं पर उद्याती लुप्यते-तस्योदात्तः स्यात् । 'दे त्री वाच्यत् । अत्र होतुदात्तः।

3651. An unaccented vowel gets also the acute accent, when on account of it the preceding acute is elided.

The word udâtta is understood here. Thus जुनार + ई = जुनारा । The word जुनार has acute on the last, when the unaccented (anudâtta) होए is added to it, the में is elided (VI. 1. 148), the anudâtta ई becomes udâtta. So also ए जिन् + अस् = ए यें: (VII 1. 88); ए जिन् + ए = ए ये एजिन - मा = ए यें। The एजिन has ac te on the last. So also जुनुद हमतुए = जुमुद्ध नि (IV. 2. 87), नहसन, जेनस्वत् । The words जुमुद &c are end-acute, and the affix मतु (वन्) is anudâtta (III. 1. 4).

देखों वार्च (Rig Veda VIII. 100. 11 and 101. 16),

द्व६५२ । ची । ६ । १ । २२२ ॥

सुप्ताकारे अवती परे पूर्वस्थान्तोदातः स्थात् । उद्यात्तिनवृत्तिस्वरायवादः । 'वे वृद्गीकी' नवतं वेचयन्तः' ॥

'+त्रतिस्ति इति बाच्यम्+'। दाधीवः । माधूवः। प्रत्यवस्त्रद एवात्र ॥

3652. In compound words ending in anch, the final vowel of the preceding word has the acute accent in the weak cases in which only ch of anch remains.

Thus देवद<sup>®</sup> वी नयत देवयन्त: (Rig Veda III. 6. 1). This is an exception to VI. 1. 161, 170 and VI. 2. 52.

Vart: — This rule does not apply before a Taddhita affix. As दाधीचै:, माधूर्य: ॥ Here the accent is regulated by the affix (III. 1. 3).

इद्धः । ग्रामन्त्रितस्य च्। ६ । १ । १८५ ॥:

श्रामन्तितविभक्त्यन्तस्यादिस्दानः स्यात् । 'श्रानु इन्द्रु वर्क्ष्या मित्र देवाः'॥

3653. The first syllable of a Vocative gets the acute accent.
Thus भीन केंद्र वेडल मित्र देवा: (Rig Ve la V. 4). 2). This debars the final accent ordained by VI. 2. 148. Though the affix may be elided by a समान word.

(लक् सुप् or क्सु), yet the effect of the affix remains behind in spite of I. 1. 63. As

#### **३**६५४ । श्रामन्त्रितस्य च । ८ ६ १ । १८ ॥

वदात्परस्थाधादादिस्थितस्यामन्त्रितस्य धर्वस्थानुदातः स्थातः । वागुलस्य वास्टस्यापवादीः वस्यक् स्ट्रीसः । 'दूर्म मे गहे यमुने सरस्वति' । 'श्वपादादी' क्रिम् । 'शुनु'द्धि स्तोमेष्' । 'श्वामन्त्रिते पृद्यस्थितद्यमानवते (४९२) । 'श्वान दन्त्रे' । यशेन्द्रादीनां निषातो न । पूर्वस्थाविद्यमानव्येन पद्य-त्यास्वाभावातः । नामन्त्रिते ससानाधिकायो सामान्यवस्तरम्' (४९२) । समानाधिकायः सामनित्रिते वरे विशेषां पूर्वमविद्यानान्त्रस्य । 'सन्ते तेशस्त्रित' । 'सन्ते' नातः' । 'सामान्यवस्तरम्' विद्या सर्वावेषु सा भूस् । 'सम्बे देवि सरस्वति' ॥

3654. All the syllables of a Vocative are unaccented when a word precedes it, and it does not stand at the beginning of a hemistich.

The Vocative is acutely accented on the first by VI, 1. 198, the present makes it all unaccented, and is thus an exception to the last sutra.

Thus इम्मे गृह यम ने सरस्व ति (Rig Veda X. 75, 5).

Why do we say when it does not stand at the beginning of a hemistich' ? Observe जुत्तां कस्तोत्रम् (Rig Veda X. 75. 5).

But rule VIII. 1. 72. S. 412 taught us that a Vocative standing before another word is considered as non-existent. Therefore in win to use every Vocative gets the acute by the last sútra, and the present sútra does not make to accentles, for the Vocative being non-existent, to accentles, to the Vocative being non-existent, to accentles, the vocative being non-existent.

To VIII. 1. 72, S. 412 there is however an exception made by VIII. 1. 73, S. 413. Therefore where there are two Vocatives in apposition, one qualifying the other, the first Vocative (or the qualified), is not considered as non-existent for the purposes of the present sutra. Hence in with Assistant; the words tejusvin and to Atah qualify Agne; and therefore they are unaccented. Why do we say 'when in apposition'? Observe used as a testing; here the words are not in apposition, i. e one does not qualify the other, but they are merely synonyms: and therefore the present sutra applies.

# ३६५५ । सामास्य्वचनं विभाषितं विशेषवचने । ८ । ९ । ०४ ॥

चत्र भाष्यकता बहुवचनीमित पूरितस् । सामान्यवचनीमित च पूर्वसूत्रे योजितम्। चामितः तान्ते विशेषये परे पूर्वे बहुवचनान्त्सिवद्धमान्यद्वो । 'देवो': बहुवीन् व नं: कखोत' । चत्र देवोनी विशेषयं विकितः । 'देवाः शरयया' । चत्र द्वितोयस्य निकालो वैकल्पिकः ॥

3655. When the preceding Vocative is in the Plural number, it is optionally considered as non-existent, if the subsequent Vocative, in apposition with it, is a specific term.

The VIII. 1. sûtras 73 and 74 as enunciated by Pāpini are बामिन्ति समानाधि कायो, and सामान्यवसर्ग विभावति विशेषवस्त्रों । Patanjali made the amendment by adding सामान्यवस्त्रों to 73 and completed the present sûtra by adding सञ्चयसम्

This ordains option, where the sûtra VIII. 1. 73, S. 413 would have made be consideration of the first vocative as existent, compulsory. Thus sai: against

नः क्रणोत (Rig Veda X. 198. 5). Here क्ष्यु is an adjective qualifying देवी: । So also

इड्४६ । सुवामन्त्रिते पराङ्गव**तस्यरे । २ : १ :** २ ॥

सुबन्तमामन्त्रिते परे परस्वाङ्कवतस्यात्स्वरे कर्तकः । 'इबेत्य रो सुर्भस्यती'। सुभ चित सुभैः क्षित्रसम्बद्ध यन्तम् । तस्य परश्चरीरानुम्बद्धे वाद्धिकमामन्त्रितात्मुद्धानस्वम् । न चार्व्यवक्षे निचातः। चूर्वामन्त्रितस्याविद्यमानस्वेन पादादित्यात् । 'यसे दिकः दुवितर्मतभीर्वनम्' । च्या दिक्षः स्वद्धाव्याद्यमिको निचातः । परश्चना सृष्टम्' ॥

'+ चळगमिन्यतकारकवत्रम् +' । चळवनसमामिन्यतामां प्रति वाकारकं तहाचकं वेति वरिः सवनं सर्तव्यामार्थकः । तेनेत्र न । चुवमंने कर्तिता' । 'युतेनाको सक्तवा' समर्थानुनुष्य वा विकास् ॥

'+ पूर्वाङ्गवद्वेति वत्तव्यम् +' । या ते वितर्मेदतान् । 'प्रति त्वः दुविकदिवः' ॥

'+ प्रव्यवानां न +'। 'ढब्रै(धीवान'। 'प्रव्यवीमावस्य त्विव्यते'। 'उद्यान्यधःव्यन' ॥

3656. A word ending in a case-affix, when followed by a word in the vocative case, is regarded as if it was the anga or component part of such subsequent vocative word, when a rule relating to accent is to be applied.

In other words, the word ending in a case-affix enters, as if, into the body of the vocative (àmantrita) word. Thus sûtra VI. 1. 198 S. 3653 declares 's word ending in a vocative case-affix, gets the udâtta accent on the beginning i.e., first syllable.' Now, this rule will apply even when a word ending with a case-affix precedes such word in the vocative case. Thus the word will 'O two lords'! has udâtta on the first syllable. Now, when this word is preceded by another inflected noun as that of prosperity,' the accent will fall on the two words being considered as a single word; as:—windam use the two words being considered as a single word; as:—windam use the first syllable. It is not succeed the sacrifical offerings to your satisfaction.' Here VIII. 1. 19, S. 3654 does not make the word accentless, for the preceding Vocative, 'dravatpâni' being considered as non-existent, the second is beginning of a Pâda. But in the following example us fair gisnaid àreau (Rig. Veda VII. 81. 5) the word fast is accentless because of the VIII. 1 19. S. 3654.

So also utant a required to thou outting with an are'! The word utants formed from the root we with the prefix ut and the Unadi affix we which is treated as far (See Unadi I, 34). Hence it has acute on the final. But by the present aftra, being considered as the component part of the Vocative grant, it becomes first-acute.

Part:—The rule of this satra abould be confined to that word only that denotes the agent (kāraka) of the verb with which the Vocative is connected, and to the Genitive governing the Vocative. Though the Vocative being a substantive pure and simple cannot stand in relation of a kāraka to a verb, yet the, verb in the sentence has a kāraka. That is meant in the Vārtika. Therefore not so here: अवसन्ति अस्ति। (Rig Veda X. 142. 1) and असेनाने क्षाचा (Rig Veda I. 31. 18).

Here the words wan and when are not connected with the verb to which the Vecative refers; while in usual usual the word usual with the age is A

karaka to the verb denoted by the root new 'to cut' from which the Vocative news. In other words, the preceding word becomes the integral part of the Vocative under two conditions only, namely, (1) when it is a Genitive governing the Vocative as in news where the word new is in the sixth case (derived with the affix in from new, the base being new; or (2) when the preceding word stands in the relation of a karaka to the action denoted by the root from which the Vocative is derived: as in unique new 'Q with are cutting!'

Or we may dispense with this Vartika, and get the same result by the rule of sadiafate; for only that word can become the integral part of a Vocative which is syntactically connected with it, and not any word that might happen to precede it.

Vart:—It should be rather stated: 'component part of the preceding' That is, while the sitra teaches that the preceding word becomes part of the subsequent word, Katyayana would reverse the order. Thus चा ते चितर सस्ताम् (Rig Veda II. 33. 1).

Here the subsequent word सन्ताम becomes as an anga or component part of funt which is the preceding word. funt is accentless, because a Vocative, and therefore, सन्ताम also becomes accentless being considered as anga of चित्र । So also पति त्या दु चित्र (Rig. VII. 81, 3); here दिवः is accentless, because the Vocative दुवितर् । sunguâta.

Vart :--- Prohibition must be stated of Indeclinables as उद्धेरधीयान । ॥

Ishts,—But not so of the Avyayibhâva compounds, which are also Indeclinables. As স্বাক্ষথীযান ম

३६५० । उदात्तस्वरितयोर्येषः स्वरितीऽमुदात्तस्य । ८ । २ । ४ ॥ उदातस्याने स्वरितस्याने च यो यगतमभगरस्यानुदात्तस्य स्वरितः स्यात् । चभ्यमि द्विस्वरितस्य इषः । स्वलस्यात्रा । चस्य स्वरितस्य चैगादिकत्येनाधिस्रत्यास्त्रेवनिघाते। न ॥

3657. A svarita vowel is the substitute of an anudatta vowel, when the latter follows after such a semi-vowel, as has replaced an udatta or a svarita vowel.

An unaccented vowel becomes svarita, when it comes after a un (semi-vowel) which un itself has come in the room of a vowel which was acute or svarita once.

Thus আমাম ছি। The word কাম is finally soute (See Phit Sûtras IV, 12 and I.

1). It is doubled by VIII. 1. 4. S. 2140. The second আমি gets the designation of Amredita VIII. 1. 2. and it is anudâtta by VIII. 1. 3 S. 3670. Therefore in আমি + আমি the ই of the first is udâtta, the ক of second is anudâtta, the হ is changed to य, this य is udâtta-yan hence the क of the second আমি after it becomes svarita by the present sûtra. আমি + ক্ষম = আম্ য্+আমি = আমাম ॥

Now to take an example of a svarita-yan. The word want is finally acute by hit-accent (VI. 2. 139. S. 3873). The Locative singular of this word is unity + wanted, by VI. 4. 83. S. 281). This a is a semivowel which comes in the room of the acute of therefore, it is udatta-yan. After this udatta-yan, the anudatta work the Locative becomes svarita by the first part of this sûtra. Now when wasted +

चार्षा are combined by sandhi, this svarita we is changed to य ; it is, therefore, a swarita-yan. The unaccented wir will become avarita, after this svarita-yan. As कालप खार्था The word चारा is finally acute and consequently we is not acute (Phit, I. 18).

This svarita with of wrunt is evolved by the present sutra which belongs to the Tripadi section of the Ashtadhyayî, and hence it is asiddha (VIII. 2. 1. S. 12). Therefore rule VI. 1. 158. does not cause the wit to lose its accent. Cf. 3660.

३६५८ । एकादेश उदात्तिनीदात्तः । ६ । २ । ६ ॥

उदासेन सहैकादेश उदातः स्यात् । 'वीत्रवाः'। 'क्वावरं महतः'॥

3658. The single substitute of an unaccented vowel with an udatta vowel is udatta.

Thus कव बेर अवार (Rig Veda 61.2) and कवावर सहसः। The word द्वां is anudatta by VIII. 1.21. S. 405. read with VIII. 1.18. S. 403. The word खेंचवः is acutely accented on the first, as it is formed by adding कवन to चाप् (Un I. 151). The स् of वस् is changed to र (VIII. 2.66. S. 162), which is again changed to उ. (VI. 1.113. S. 163). Thus वेर अवाः। Here च becomes pûrva-rupa by VI. I. 109. S. 86. which is udâtta.

क्क is formed from fast by काल affix (V. 3. 12. S 1959, and VII. 2. 105. S. 2299) and is swarita (VI. 1. 185. S. 3729). The word चूँबर is a utely accented on the first by the Phit II. 6. The single long substitute is udatta.

## इद्देश्ट । स्वरिती वानुदात्ते पदादौ । ८ । २ । ६ ॥

चनुदाते पदादी पर उदातेन सदैकादेशः स्विग्ति। या स्यात् । पत्ने पूर्वतृत्रेणोदातः । 'वीश्वर्तं क्योति हंदेवें । 'काय् विलोकी दिवार्यते' । व्यवस्थितविभाषात्वादिकारयेः स्विग्तः । दीर्घप्रवेश तूदातः । किञ्च 'स्टः पदान्तात्–' (८८) इति पूर्वदेषे स्विग्त यव । तेऽवदन् । 'सेऽयुमागोत् स्कां च प्रातिशास्त्रो—'इकारये।क्य प्रथलेवे क्षेपाभिनिष्ठतेषु च' इति ।

3659. The single substitute of an unaccented vowel, standing at the beginning of a word, with an udatta vowel, may optionally be svarita or udatta.

Thus वीर्ट क्योतिष्ट् तये। चस्य चलेको दिवीयते। This is a vyavasthita-vibhāshā; in this wise. There will necessarily be svarita (1) where a long द is the single substitute of (द + द) or of two short द's, (2) where there is pûrva rupa by the application of यहः पदान्तात क्रांत (VI. 1. 109. S. 86) There will be ulâtta where a long vowel comes in. Thus in वि + द्वम् = वीद्रम् in वोद्वदं क्योतिष्ट् त्ये, the long द is substituted for two short द's. This substitution of a long द for two short द's is technically called प्रक्षेत्र । Where there is Pras lesha, the long द is necessarily svarita. Similarly when there is क्रमिनिहत्तविष्ट: i. e., the peculiar sandhi taught in VI. 1. 109. Thus तें उवदन, सें उपमानात्। So also where there is क्रेप्ट सन्धि i. e., the substitution of a semi-vowel in the room of an udâtta or svarita vowel as क्रम्पीम। The above rules about svarita are thus summarised in the Prâti-sakhyas: दकारवें क्यामिनहतेषु छ। But where a long द is substituted as a single substitute for द + दे (one of the द's being long), there it must always be acute. As क्रस्य क्लोको दिवीयते (Rig. 1, 190, 4). The words दिवि + देवते are

compounded into तिलोगते। The word दिखि (Locative singular) is finally soute by VI. 1. 171, B. 3717. देवते is from the Divâdi root युद् गता, and has lost its accent by VIII 1. 28. S. 3935.

३६६० । उदात्तादसुदात्तस्य स्वरितः १ ६ । ४ । ६६ ॥

उदानास्य रखानुदासस्य सारितः स्थात् । 'श्रुग्निमीसै'। अस्याय विकेश्यां विकेशियां में दे 'समीवानःसः'।

8660. The Svarita is the substitute of an Anudatta vowel which follows an Udatta vowel.

Thus क्रीनम + ऐसे - क्रीनिमीसे । Here के which was क्रमुदाल by rule VIII. 1. 28, becomes swarita by the present rule, as it comes after the udatta w of agni.

The rule VI. 1. 158, S. 3650, does not change this avarita into an Anudâtta because for the purposes of that rule, the present rule is wilder, or as if it had not taken place (VIII. 2. 1. S. 12). Therefore both the udâtta and the svarita accent are heard.

तमं. शानासं: (Rig Veda I. 129. 2).

Here तैम the Accusative singular of तद is finally acute. The word देशांगांडा is the Nominative Piural of देशान, the augment सब्द being inserted by VII. 1. 50. S. 3572. The word देशान is derived from देश 'to rule' with the affix आनम्, and therefore it is finally acute because of the चित्र accent. The Nom. Pl. affix खड़ being a सुष is anudâtta. The long दे and the w of si are avarità.

३६६९ । नोदात्तस्वरितीदयमगार्थकास्यपगासवानाम् । ६ । ६० ॥ डेडासवरः स्वरितवरभ्यानुदात्तः स्वरिते। न स्वात् । गायादिमते तु स्वदिव । पा व सुरक्षे । 'वैद्यानस्य:' । 'क्षेत्रम् भीर्थनः'।

3661. All prohibit the above substitution of svarita, except the Achiryas Gargya, Kasyapa and Galava, when an udatta or a svarita follows the anudatta.

Thus स स कार: (Rig Veda III, 7. 1). वीडवा:; स्वाहे श्रीश्रवे: #

Note:—This debars the preceding rule. That anudatts which is followed by an udatta is called उदानोदयः or उदालयः। The word उदय means ut in the terminology of ancient Grammarians. That anudatts which is followed by a svarita is called खिल्लोदयः। These are Bahuvrihi compounds. Thus खदासोदयः—सार्थस्ते चे तस्य ख्राचे । The word तेच is first soute by सिन् accent, before this udatta, the w of these words does not become svarita, So with ख्रारितादयः—सार्थः इं। The word क्षां is svarita being formed by the तिन् वर्ताः चन् (V. 3 12 S. 1959); before this svarita the preceding & does not become svarita.

Why do we say 'except in the opinion of Gârgya, Kâfyapa and Gâlava' f Observe नार्ग्य: क्ष्म, मार्ग्यसम्ब । According to their opinion, the avarita change does take place.

The employment of the longer word and instead of the shorter word we is for the sake of auspiciousness, for the Book has approached the end. The very utterance of the word and is suspicious. All excited works commence with

an auspicious word, have an auspicious word in the middle, and end with an auspicious word. Thus Pânini commences his sûtra, with the auspicious word शृद्धि: 'increase' (in Sûtra I. 1. 1); has the word श्रिव 'the well wisher' in the middle (IV. 4. 143), and उदय at the end.

The mention of the names of those several Achâryas is for the sake of showing respect (pujârtham).

# **३६६२ । एकश्रुति दूरात्संबुद्धी । १ । २ । ३३ ॥**

दूरात्संबोधने वाकामेकपुतिः स्वात्। चे स्वर्यापवादः। 'श्रागच्छ भी मागवक'।

3662. In addressing a person from a distance, the tone is called Ekasruti or monotony.

Monotony or Ekaśruti is that tone which is perceived when a person is addressed; in it there is an absence of all the three tones mentioned above; and there is no definite pitch in it. It is, therefore, the ordinary recitative tone.

The word 'Sambuddhi' means here addressing a person from a distance; and has not its technical meaning of the singular number of the vocative case. As आगच्छ भा माणवक देवदना३ 'O boy Devadatta! come.' There is vanishing of all the accents in the above case; and the final short vowel of Devadatta is changed into pluta by VIII. 2. 84 (द्वाद ते ॥) ॥

# ३६६३ । यंज्ञक्रमेंगयजपन्य्रङ्खसामस् । १ । २ । ३४ ॥

यज्ञित्रयायां मन्त्र एकपुतिः स्याज्जपादीन्यर्जियत्वा । 'श्रुग्निमू धि िवः ककुत्'। 'यज्ञ-' इति किम् । स्वाध्यायकाले च स्वर्पमेव । 'बज्जप-' इति किम् । 'मर्माग्ने वचे विदुवेष्यंस्तु'। ज्ञपो नाम उपांशुप्रयोगः। यथा जले निमम्नस्य । न्युङ्खा नाम वोड ग्रं त्रोकाराः । गीतितु सामाख्या ।

3663. In the sacrificial works, there is Monotony, except in japa (silent repetition of a formula), Nyûnkha vowels (sixteen sorts of om) and the Sâma Vedas.

In 'sacrificial works' or on occasions of sacrifice, the mantras of the Vedas are rec'ted in Ekaśruti or monotony. But on occasions of ordinary reading, the mantras are to be recited with their proper three-fold accents.

'Japa' is the repetition of mantras, and their recitation in a low voice or whisper as when a person immersed in a river recites them. Nyúńkha is the name of certain hymns of the Vedas and the names of 16 sorts of 'Om.' Some of these are pronounced with udâtta and others with anudâtta accent. Sâmas are songs, or the musical cadence in which some vedic hymns are to be uttered. As:—— क्रीवनक्रूदादिवः क्रुत्यति': एष्टिक्या सुयम्। अपाम् रेतांशि जिन्तती ३ म् । (Rig Veda VIII. 14. 16).

When a mantra is recited as a japa, then it must be pronounced with an accent.—As मर्माने वर्जी विद्वेषयं स्तु (Rig Veda X. 128. 1).

When not employed on occasions of sacrifice, but are ordinarily read, the mantras must have their proper accent, and there will be no Ekasruti.

३६६४ । उच्च स्तरां वा वषट्कारः । ९ । २ । ३५ ॥ यज्ञकर्मणि वोषट्कञ्च उच्चीसरांवा स्थादेकमुतिर्वा॥ 3664. The pronunciation of the word 'vashat' may optionally be by raising the voice (accutely accented), or it may be pronounced with monotony.

The phrase 'yajña karma' is understood here. Even in yajña-karmas or sacrifices the word बीचर may optionally be pronounced in a raised tone. The word बाबर in the sûtra signifies बीचर।

#### ३६६५ । विभाषा क्रन्दिस । १ । २ । ३६ ॥

क्रन्दिस विभाषा रक्षमृतिः स्यात् । व्यवस्थितविभाषेयम् । संहितायां मेस्वयैम् । ब्राष्ट्रमणः रक्षमृतिर्वहतुत्रानाम् । मन्येवामिष यथासंग्रदायं ध्यवस्था ।

3665. The monotony is optional in the recitation of the Vedas, or they may be recited with accents.

In the Chhandas or the Vedas there is option either to use the Ekaśruti tone or the three tones. Even on the occasion of ordinary reading, the Chhandas might be uttered either with the three accents or monotonously. Some say this is a limited option (vyavasthita-vibhâshâ).

The option allowed by this satra is to be adjusted in this way. In reading the Mantra portion of the Veda, every word must be pronounced with its proper accent: but in the Brahmana portion of the Veda there might be Ekaśruti. This is the opinion of the Rig Vedins, while some say there must be Ekaśruti necessarily and not optionally in the recitation of the Brahmanas.

Thus:--- श्रुग्निमीले पुरोहितं or simply श्रीनिमीले पुरोहितं। 'I praise Agni the purohita'.

# ३६६६ । न सुब्रह्मण्यायांस्वरितस्य तूदात्तः । १ । २ । ३० ॥

सुब्रह्मययाख्येनिगरे 'यज्ञकर्मीया —' (३६६३) इति 'विभाषा क्रन्दसि' (३६३५) इति च प्राप्ता एक युर्तिनं स्यात्स्थिरतस्योदात्तश्च स्यात् । सुब्रह्मययोम् । सुब्रह्मिया साधुरिति यत् । न च 'स्कादेश उदात्तेनोदात्तः' (३६५८) इति सिद्धे पुनरन्नेदमुदात्तविधानं व्यर्थमिति वाच्यं। तन्नानुदात्त इत्यस्यानु वृत्तेः ।

'+ श्रष्ठावित्यन्तः +'। तस्मिन्नेव निगदे प्रथमान्तस्यान्त उदात्तः स्यात्। गार्ग्यो यज्ञते। जिन्त्वात्प्राप्त श्राद्युदात्तोऽनेन बाध्यते। '+श्रमुख्येत्यन्तः+'। षष्ठयन्तस्यापि प्राग्वत्। दान्नेः पिता यज्ञते।

'+ स्थान्तस्योपोत्तमं च +'। चादन्तः । तेन द्वाबुदात्ती । गार्थस्य पिता यजते ।

'+वानामधेयस्य+'। स्यान्तस्य नामधेयस्य उपात्तममुदात्तं वा स्यात् । देवदत्तस्य विता यजते ।

3666. There should be no Monotony in the recitation of the Subrahmanya hymns and in those hymns, the vowels, that would otherwise have taken the svarita accent, take the 'udatta' accent instead.

The subrahmanya hymns are portions of the Rig Veda mentioned in Satapatha Brâhmana.

This sûtra prohibits Ekaśruti in the case of certain prayers called subrahmanya. By I. 2. 34 read with I. 2. 36 ante, prayers might be optionally uttered with Ekaśruti accent. This ordains an exception to that rule. In subrahmanya

prayers there is no ekaśruti; and in these hymns, a vowel which otherwise by any rule of grammar would have taken a svarita accent, takes an udâtta accent instead.

As सूज्ञायो । मिन्नाक हरित भागक. Here the word सुज्ञाय is formed by the addition of the affix यह (IV. 4.98) to the word सुज्ञाय, and this य will get svarita accent by VI. 1. 185, (तिहस्वरितम्) as it has an indicatory ह; by the present sûtra, this nascent svarita is changed into udâtta. In the phrase सन्द्र भागक, the word Indra being in the vocative case, ह is udâtta, the भ of Indra is anudâtta VI. 1. 198. The anudâtta preceded by an udâtta is changed into svarita (VIII. 4.66).

Thus the wof we must become svarita, but by the present sutra this nascent svarita is changed into an udatta. Thus in we, both vowels become udatta. In the word wines, the wi is udatta; the next letter which was anudatta becomes svarita, and from svarita, it is changed to udatta by the present rule. Thus in the sentence we wines; the first four syllables are all acutely accented, the fifth syllable is only anudatta. So also in site wines, for the reasons given above, the letters we and so are anudatta, the rest are all acutely accented. Cf. Shat Br. III. 3. 4. 17 and fgg.

Vart: .—In the Subrahmanya hymns the final vowel of a word in the Nominative case is acute.

Thus गाया यजते। Here गार्थ is derived from गर्न by the affix यज् (IV. 1. 105), and therefore it ought to be acute on the first because of जिल् accent. But the present vartika prevents that. Thus we have गार्थ instead of गार्थ: ॥

Vart:—So also the final of a word in the Genitive is acute in the Sabrahmanya texts. As दास : पिता यक्षते। Here दाखि is derived from दस by the Patronymic affix सूत्र and it would have been दासे: but the vartika makes it दासे: ॥

Vart:—But the penultimate as well as the final of the Genitive ending in wais udâtta.

Thus गार्ग स्य पिता यज्ञते । Here there are two udâttas in the same word.

Vart:—Optionally the penultimate of a Genitive in स्थ is udatta, when the word is a Proper Name. As देवदर्तस्य पिता यज्ञते or देवदत्तस्य पिता यज्ञते ।

## ३६६७ । देवब्रस्मणोरनुदात्तः । १ । २ । ३८ ॥

श्रनयोः स्वरितस्यानुदात्तः स्थात्सुब्रह्मयथायाम् । 'देवा ब्रह्माण श्रामक्कत' ।

3667. The word 'devâ' and Brahmâna in those hymns have 'anudâtta' accent.

By I. 2. 37, it was declared, that in the subrahmanya hymns, swarita accent is replaced by udôtta accent. This sûtra makes an exception in favor of the words and again occurring in those hymns. These words have anudôtta accent. As देवा बहाता आगळत 'come ye Devâs and B ahmânas.' Here the word देवा gets udâtta accent on the first syllable by VI. 1. 198 (in the vocative the accent is on the beginning): It has originally an amudâtta accent which by VIII. 4. 66 (an anudâtta following an udâtta is changed into swarita) would have been

changed into svarita. This svarita, by the previous sutra required to be changed into udátta; but by this rule, it is replaced by anudátta. In other words, the original anudátta remains unchanged.

# इद्दर । स्वरितात्संहितायामनुदात्तानाम् । १ । २ । ३९ ॥ स्वरितात्परेवामनुदातानां संहितायामे अनुतिः स्वात्। 'हमं मे गङ्के यसुने 'हरस्वति' ॥

3668. The Monotony takes the place of the anudatta vowels which follow the svarita vowels, in close proximity (sanhita).

Sanihtâ is the joining of two or more words in a sentence, for the purposes of reading or reciting. When words are thus glued together, then the anudátta accents become Ekaśruti if they are preceded by svarita vowels; and are pronounced monotonously. As इसं में गहूं यसूने सरस्वति (Rig Veda X. 75. 5) O Ganga, Yamuna, Sarasvati! this mine.

Here the word  $\mathbf{q}$  is has udâtta on the last syllable: the word  $\mathbf{\hat{q}}$  is originally anudâtta, but by rule VIII. 4. 66 following an udâtta, it is changed into svarita; after this svarita all anudâtta like  $\mathbf{n}_{\mathbf{\hat{q}}}$ , &c., are replaced by ekaśruti. All the vowels of the words  $\mathbf{n}_{\mathbf{\hat{q}}}$  anudâtta accent by rule VIII. 1. 19 (all vocative get anudâtta if standing in the middle of a sentence and not beginning a stanza.)

The word 'sanhita' has been used in the sûtra to show that when there is a hiatus between the words then there is no change of anudâtta into ekaáruti. The word sanhitâ is defined in sûtra I. 4. 109.

# इद्दर । उदात्तस्वरितपरस्य सवतरः । १ । २ । ४० ॥

उदात्तस्वरितौ परीयस्मात्तस्यानुदात्त्तरः स्यात् । 'सरस्वि शुतु'त्रि' । 'व्यंचचय तस्यः' । 'तस्यः परमामे डितम्' (८३) ।

3669. The accent called Sannatara is substituted in the room of an anudatta vowel, which has an udatta or svarita vowel following it.

In the previous sûtra it was said that an anudátta preceded by a svarita becomes Ekasruti. If however such an anudátta is followed by an udâtta or a svarita, it does not become Ekasruti but becomes sannatara i.e., lower than anudátta,

The sannatara is therefore that accent which was originally anudátta, and which is preceded by a svarita and is followed by an udátta or a svarita.

This is one explanation of the sûtra. There is another explanation which does not take the anuvritti of Ekaśruti in this sûtra. The anudatta is replaced by sannatara when such anudatta immediately precedes an udatta or a svarita. The sannatra is also called anudatta. Thus सरस्त्रीत शुतुद्धि व्यवस्थात्स्य ।

As देवा महतः प्रिनमातरोपेः ॥ Here the word मातरः is anudâtta. The word आपः has udâtta on the last syllable by VI. 1. 171. In the phrase मानरापः (मातरः + अपः) The syllable रा is anudâtta, because anudâtta + anudâtta = anudâtta. This anudâtta ची, preceding the udâtta u; is changed into sanuatara.

३६७० । श्रनुदासं च । ८ । १ । ३ ॥ द्विरुक्तस्य परं रूपमनुदात्तं स्यात् । 'दिवेदिवे' ।

3670. That which is called amredita is gravely accented.

Thus 'दिवे दिवे' (Rig Veda I. 1. 3).

That is, all the vowels of the am redita become anudatta or accentless.

Here ends the Chapter on Accents in general.

## म्रथ धातुस्वराः ।

# CHAPTER II. ROOT-ACCENTS.

इह्छ्य । धातीः । ६ । १ । १६२ ॥ चन्त उदानः । 'गेरायर्त' स्थात् नः'। 'चर्सि सत्यः'।

3671. A root has the acute on the end-syllable.

The word श्रन्त is understood here. Thus 'गोपायात, उनः' 'श्रीस सत्यः' (Rig Veda I. 87. 4).

### ३६७२ । स्वपाविहिंसामस्यनिटि । ६ । १ <sub>। १८८ ॥</sub>

स्वपादीनां विसेश्वानिद्याकादी जमार्वधातुके परे श्रादिकदात्ता वा म्यात् । स्वपादिरदाद्य-कार्गणः । स्वपन्ति । श्वसन्ति । विसन्ति । पत्ने प्रत्ययस्वरेणः मध्यादात्तता । 'क्डित्येवेष्यते' । नेष्ठ । स्वपानि । विनसानि ।

3672. The acute accent is optionally on the first syllable when a Personal-ending, being a Sarvadhatuka tense affix beginning with a vowel, (provided that the vowel is not the augment 'it') follows after 'svap' &c., or after 'hins.'

The phrase लमार्चधातुको in the locative case is understood here. Thus स्विपन्ति or स्वपन्ति, प्रवेमन्ति, or प्रवर्गन्ति द्विंग् किन्ति or द्विमन्ति । The accent on the middle falls by the accent of the affix III. 1. 3. Why do we say before an affix beginning with a vowel? Observe स्वप्यात, चित्रपात । Why do we say 'not taking the augment दृद?' Observe स्वप्यात, चित्रपात ।

Ishti:—This rule applies to those vowel-beginning affixes which are हिन्; it does not apply to खेंगानि, हिन्सानि।

### ३६७३ । ग्रभ्यस्तानामादिः । ६ । १ । १८८ ॥

चनित्राजादी समार्थधातुके परं श्रभ्यस्तानामादिरुदात्तः। 'ये दर्दं ति व्रिया यसु''। परंत्या-स्मित्स्वरमयं बाधते। 'दधाना इन्द्रे'। 3673. The acute accent falls on the first syllable of the reduplicate verbs when followed by an affix beginning with a vowel (the vowel being not 'it') and being a sarvadhatuka personal ending.

Thus ये दर्दात विया बसु (Rig Veda VII. 32. 15). देवति, देवतु, देवति, देवतु, क्विति, क्वितु, क्विति, क्वित्, क्विति, क

### ३६०४ । चनुदात्ते सः। ६ । १ । १८० ॥

षविद्यमाने द्वां से सहार्थधातुक्के परेअयस्तानामादिक्दातः। 'दर्धास रब' द्वियां स दासुवे ' । 3674. Also when the unaccented endings of the three persons in the singular follow, the first syllable of the reduplicate has the acute.

The endings तिष् सिष् and जिष् are anudatta (III. 1. 4). This sûtra applies to those personal endings which do not begin with a vowel. Thus देवाति, जैदाति, दैधाति, जिदीते, जिसीते। The word सनुदास is to be construed here as a Bahuvrîhi i. e., an affix in which there is no udatta vowel, so that the rule may apply when a portion of the affix is elided or a semivowel is substituted: as मा दिस्स देधात, and देधात्मवा । दधासि रहां द्विवर्णः च दासुने (Rig Veda L 94. 14).

३६०५ । भोहीभृदुमद्रजनधनदरिद्वाजागरां प्रत्ययात्पूर्वं पिति । ६ । १ । १८२ ॥ भोप्रभतेनामभ्यस्तानां पिति जसावीधातुके परे प्रत्ययात्पूर्वसुदानं स्यात् । 'वे।'जिनहोत्रः कृष्टेति'। मुमत्तु नुः परिज्ञा । 'माता पदीरं तुधनुत्'। 'कागिव त्यम्'।

3675. In भी, ही, भू, सु, मह, जन, धन, दिखा, and बाह, in their reduplicates, the acute accent is, before the sarvadhatuka unaccented endings of the three persons in singular, pii, on the syllable which precedes the affix.

This debars the accent on the beginning. Thus बिभे ति, जिस् ति, बिभे ति जिसे ति, बिभे ति जिसे ति बभे ति जिसे ति बभे ति जिसे ति ति जिसे ति ति जिसे ति जिसे ति

#### इद्देश्य । लिति । द्या १ । १९३ ॥ ब्रत्ययात्पूर्वमुदातम् । चिकीर्वद्यः ।

3676 The acute accent falls on the syllable immediately preceding the affix that has an indicatory l.

Thus विकार् विकार विश्व with the affix यनुक् (III. 1. 133), और्रिक विध्य and विद्यारिभ तम् with the affixes विध्य and भक्तक् (IV. 2. 54) accent on the कि and रि ॥

३६७७ । चादिर्णमुल्यन्यतरस्याम् । ६ । १ । १८४ ।

श्रभ्यत्तानामादिकदात्ती वा ग्रमुलि परे । सेलूर्य लेलूयम् । पर्छ लित्स्वरः ।

3677. The first syllable may be optionally acute when the absolutive affix 'namul' follows.

Thus को नूबम् or के क्ष्यम्। In the reduplicate form के जू, the second part जू is unaccented by VIII. 1. 3. The present sutra makes के accented, When के is not accented, जू will get the accent by जिल् accent. This rule is confined to polysyllabic the Absolutives, namely to the reduplicated Absolutives (VIII. 1. 4).

३६७८ । सदः कर्तृयकि । ६ । १ । १८५ ।

उपवेशोऽखन्तानां कर्त्वयिक पर चादिस्वात्तो वा । सूपते केदारः स्वयमेव ।

3678. The roots which are exhibited in the Dhâtupâṭha with a final vowel, may optionally have the acute on the first syllable, before the affixes of the Passive 'yak' when the sense of the verb is Reflexive.

The word उपदेश is, understood here. Thus चूँयते or सूर्वंत केदार: स्वयमेथ स्तो वंते or स्तीयंत केदार: स्वयमेथ। When the accent does not fall on the first syllable, it falls on u (VI. I. 186).

इद्रक्ट । च्ह्यन्यतरस्याम् । ६ । १ । २१८ ।

चक्रन्ते धातावुषोत्तममुदात्तं वा। 'मा हि चीकरताम्'। धात्वकार उदातः। पचान्तरेचसुदातः॥ इति धातुस्वराः।

3679. The acute accent may be optionally on the penultimate syllable of the reduplicated Aorist in 'chan' the word consisting of more than two syllables.

Thus मा हि चीकरताम् or चोकरताम्। The augment मह is elided by the addition of मा, VI. 4. 74; हि prevents the verb from becoming anudâtta VIII. 1. 34 then comes the चित् accent of सह ॥ The augmented form with मह has acute always on the first syllable VI. 4. 71. When the word is of less than three syllables, the rule does not apply, as माहि दर्शन् ॥

Here ends the Chapter of Root-accents.

### भ्रथ प्रत्ययस्वराः।

CHAPTER III. AFFIX-ACCENTS.

३६८० । कर्षात्वता घ्ञोऽन्त उदात्तः । ६ । १ । १५८ ।

कर्षतेर्थाताराकारवत्रश्च चजन्तस्थान्त उदात्तः स्थात् । कर्षः । श्रापा निर्देशातुदादेराद्युदातः स्व । कर्षः । पाकः । 3680. A stem formed with the Krita-affix 'ghañ' has the acute accent on the end-syllable, if it is formed from the root krish, (karshati) or has a long å in it.

Thus कर्ष :, पार्क:, त्यार्ग:, रागः:, दार्थ:, पार्थ:। This is an exception to VI. 1. 197 by which affixes having an indicatory क् have scute accent on the first syllable. The word कर्ष formed with the Vikarana यए, is used in the aphorism instead of कर्ष to indicate that क्रष of Bhvādi gaṇa is affected by this rule, and not क्रष्-क्रषति of Tudâdigaṇa. The word कर्ष: derived from the Tudadi क्रष् has the acute accent on the first syllable.

### ३६८९ । उञ्चलकोनां च । ६ । ९ । १६० ॥

चन्त उदात्तः स्थात् । उञ्कादिषु युगचन्द्रो घञन्तोःगुगीः निपात्यते कालविशेषे रधाद्यवयवै च । 'वैश्वानरः कुशिकोधियुंगे युंगे' । चन्यत्र 'येगे येगे तबस्तरम्' । सक्ष्यक्ष्टो ६६ न्तः । 'गावः सेगमस्य प्रथमस्य भवः' । उतमचन्नवतमाविष । 'उदु'तमं वन्या' । 'श्वश्वसममी'तते ।

3681. The words uchchha &c. have acute accent on the last syllable.

Thus वैषवानरः क्षिक्षेभिर्युगे युगे (Rig Veda III. 26. 3).

But in other places we have ये। में योगे सवस्तरम् (Rig Veda I. 30. 7).

The word अञ्च is formed by घड़ा affix, as in the following गावः सोमस्य प्रधमस्य भवः (Rig Veda VI. 28. 5).

So also उत्तम and भागवत as in उद्गुतमं वस्ता (Rig Veda I. 24. 15). भागवत्तममीतते (Rig Veda X. 70. 3).

Note :-- 1. उडक :, 2. म्लेक्क :, 3. खडज :, 4. जन्म : 1 These are formed by घड़ा, and would have taken acute accent on the first. 5. जाएँ:, 6. खर्थ: are formed by जाए affix (III. 3, 61) which being grave (III. 1. 4.), these words would have taken the accent of the dhâtu (VI. 1. 162), i. e. acute on the first syllable. Some read ट्यर्थ: also here, 7. युगै: is derived from युज् by चज् affix, the non-causing of guna is irregular, and the word means 'a cycle of time', 'a part of a carriage'. In other senses, the form is ये। त:। 8. गरें: = (दूक्ये); is formed by आप, and has this accent when it means 'poisou', in other senses, the acute is on the first syllable. 9. है में: ' वेदें: हे छैं: (चेछ:), and बन्धें:, करगो। These words are formed by धंज by III. 3. 121. When denoting instrument (करण) they take the above accent, when denoting भाव the accent falls on the first syllable. 10. स्त्युद्ध वश्वन्द्रसि, e. g. परिष्टु त परिद्व तुं मं यु त। 11. वर्त्तनिः स्तोने, the stotra means the Sâma Veda, the word वत्रानै: occurring in the Sâma Veda has acute on the last: in other places, it has the accent on the middle. 12. पदाने दर:, the दर: has end acute when meaning 'a cave', otherwise when formed by ऋष् affix it has acute on the first. 13. साम्बतापे। भाव-गर्हायाम्, thus साम्बः, तार्षः, in other senses, the acute is on the first. 14. उत्तम-अभ्यतमा सर्वत्रः, e. g. उत्तर्मः, ग्रन्थत्तमः । Some read the limitation of भावगृत्त into this also. 15. भद्ममन्थभागमन्थाः (भागदेशा) । These are formed by घडा, भन्न though a रायन्त root is here घडान्तं ॥

1 उड्छ, 2 स्लेख्छ, 3 जड्ज, 4 जल्प, 5 जप, 6 वध (व्यध), 7 युग, 8 नरें। दूष्ये, 9 वेदवेगबेष्टबन्धाः, (वेष्ट वेष्ट) करणे, 10 स्तुयुट्ट वश्कन्दांस (परिष्टुत्, संयुत्, परिद्वुत्), 11 वर्तनिः

स्तोचे, 12 च्यक्षे दरः, 13 साम्बतापा भावगर्षायाम्, 14 उत्तमश्रवतमा (उत्तमश्रवतमश्रक्ती) सर्वत, 15 भवनग्य, भागमन्याः (भवनग्यभागदेशः)॥

३६८२ । चतुरः श्रसि । ६ । १ । १६७ ॥

चतुरेशन्त उदात्तः श्रमिपरे । 'चतुरः कल्पयन्तः' । 'बचि रः-' (२११) प्रति रादेशस्य पूर्वः विधी स्वानिवस्त्राचे ह । चतसः पश्य । 'चतेवरन्' । निस्वादासुदात्तता ॥

3682. The word chatur, followed by the accusative plural, has acute accent on the last syllable.

Thus चतुर: कल्पयंत: (Rig Veda X. 114. 6) the accent is on तु। The feminine of चतुर is सतस (VII. 2. 99), which has acute accent on the first (VII. 2. 99 Vart.), and its accusative plural will not have accent on the last syllable. This is so, because चतुर has acute on the first, as formed by उरन वर्ताप्र (Unadi V. 58). Its substitute चत्तस् will also be so, by the rule of स्वानियत्। The special enunciation of चायुरास with regard to चत्तस् in the Vartika चत्तसर्थायुरासियातनं कर्तस्य (VII. 2. 99) indicates that the present rule does not apply to चत्तस्। Another reason for this is as follows: चत्रस+ सस् = चत्रस+ सस्। Now comes the present Sûtra; here, however, the र (VII. 2. 100 S. 299) substitute of स being athanivat, will prevent the udatta formation of the स of त; nor will स be considered as final and take the acute, as there exists no vowel स but a consonant र which cannot take an accent. As चत्रस: पश्य। Professor Bohtlingk places the accent thus चत्रर:, Pro. Max Muller चत्रस:। I have followed Prof. Max Muller in interpreting this sûtra; for Bohtlingk's interpretation would make the ending सस् accented and not the final of चत्रस: ॥

### ३६८३ । अल्य पासमम् । ६ । १ । १८० ॥

षद्तिचतुर्भ्या या भलादिविभक्तिस्तदन्ते यद उपात्तमसुदात्तं स्यात् । 'मुध्युर्युर्भः युष्ट्यर्पः' । नुविभुविज्ञे नेवृती सं' । 'सुप्तस्यो सार्यमानः' । 'सादुर्धार्भिर्वे वस्तंतः' । 'उपात्तमम्' किम् । 'सा. १ (किम् वर्षे वर्मानः' । 'विषये दिवैस्तिभः' । 'भक्ति' किम् । 'नुवृत्तां नेवतीनाम्' ॥

3683. The numerals 'shat', 'tri' and 'chatur' when taking a case-affix beginning with a bh or s get the acute accent on the penultimate syllable, when the said numerals assume a form consisting of three or more syllables.

The numerals घर, चि and चतुर when ending in a case-affix beginning with a आल consonant, form a full word (पत), in such a word the penultimate syllable gets the acute accent. The very word penultimate shows that the पत must be of three syllables at least. Thus पंचीभः, सर्वीभः, तिस्तिः, चतुंभिः ॥ अध्ययुभिः पञ्चिभः (Rig Veda III. 7. 7). नवभियोजीनेवतीच (Rig Veda X. 39. 10). सम्भेषे जायमानः (Rig Veda VIII. 96. 16). आत्रश्चिभिविस्ततः (Rig Veda VIII. 72. 8). Why do we say 'beginning with स and भ्'? Observe, नवानां नवतीनाम् (Rig Veda I. 191. 13). Why do we say 'the penultimate syllable'? Observe आवर्भिङ्ग यनमानः (Rig Veda II. 18. 4) विश्वे देवीस्त्रिभः (Rig Veda VIII. 35. 3).

३६८४ । विभाषा भाषायाम् । ६ । १ । १८९ ॥ उर्लावक्ये । 3684. In the classical language this is optional.

The समादि case-affixes coming after the above numerals बंद, चि and चतुर् may make the words so formed take the acute on the penultimate optionally, in the ordinary spoken language. Thus पंचीभः or पंचीभः। In the alternative, VI. 1. 179 applies. So also सम्बद्धाः or सम्बद्धाः or सिद्धाः ॥

### **३**६८५ । सर्वस्य सुवि । ६ । १ । १९९ ॥

सुपि परे सर्वश्रद्धस्यादिकदातः स्यात् । 'सर्वे नन्दन्ति यशसी' ॥

3685. The acute is on the first syllable of sarva when the case-endings follow.

Thus सर्वे नन्द्रित यशसा (Rig Veda X. 71. 10).

३६८६ । डिनत्यादिनित्यम् । **६** । १ । १८७ ॥

जिदन्तस्य निदम्तस्य चाढा दातः स्यात्। 'यस्मिन्विक्र्यंनि पैर्स्या'। पुंसः कर्मेणि ब्राह्मं-गादित्यात्य्यम् । सुते देधिम्य ुक्कनंः '। चायतेरसुत् । 'चायरे कस्वक्र्य' इति चकारादसुने। नुदागमञ्च ॥

3686. Whatever is derived with an affix having an indicatory x or x, has the acute invariably on the first syllable.

Thus वस्मिन विश्वानि पैांस्या (Rig Veds I. 5. 9).

Here unter is from y with the affix was because it belongs to the Brahmanadi class. (V. 1. 124. S. 1788.)

सुते दिश्वित नश्चनः (Rig Veda I. 3. 6). Here सनः is derived from the root साब् पूकानिशासनयोः with the affix ससुन (Unadi IV. 199), which takes the augment नुद् also, by force of the word w 'and' in the sutra above quoted (Unadi IV. 199), and then the u of साथ is elided. सनस् means 'food.'

### ३६८७ । पश्चिमश्रोः सर्वनामस्याने । ६ । १ । १८९ ॥

मादिस्तानः स्थात् । मुयं पन्याः । 'सर्वनामस्याने ' किम् । 'स्थोतिष्यतः पुचा रंख'। स्तानिक्तिस्त्ररेखान्तादानं पदम् ॥

3687. The acute accent is on the first syllable of pathin and mathin when followed by a strong case-ending.

The words पश्चिन and अधिन are derived by the Unadi affix स्नि, (IV. 12. and 13, and are oxytone by III. 1. 3. They become adjudanta before strong cases. Thus आयं पन्या: (Rig Veda IV. 18. 1).

Why do we say 'when followed by a sarvanâmasthâna case-affix'? Observe 'इंग्रेनिकात: पर्यो रह, (Rig Veda X. 53. 6). The accent is on the final by VI. 1. 162, there being elision of the udâtta स्त्र ॥

### ३६८८ । चन्तश्च तथे युगपत्। ६ । १ । २००॥

सविप्रत्ययान्त्रस्थादान्ती युम्पदाद्युदात्ती स्तः। 'द्ववंमे दातवा उं'॥

3688. The Infinitive in *tavai* has the acute on the first syllable and on the last syllable at one and the same time.

Thus ਬੁਰੇ ਦੇ ਫੋਸਵੀ ਤ (Rig Veda IV. 21. 9). This is an exception to III. 1. 3. by which ਜ of ਜਦੋਂ ought to have got the accent, and it also countermands rule VI. 1. 1.38. by which there can be only a single scute in a single word,

ं ३६८९ । स्रयो निवासे । ६ । ९ । २०९ ॥ जायुदातः स्वात् । स्व स्वये मुचिवत । यरजनः ॥

3689. The word kshaya has the acute on the first syllable in the sense of 'house, dwelling.'

Thus स्वेद्यये मुख्यतः । (Rig Veda X. 118. 1). The word is formed by waffix III. 1. 118. and would have had accent on the affix (III. 1. 3). When not meaning a house, we have: चुरें। चर्तते तस्यूमास्। The word is formed by wa (III. 2. 31).

३६९० । जयः करणम् । ६ । ९ । २०२ ॥ करणवाची जश्चक्य बाद्यदातः स्यात् । जयस्यनेन जये। श्वः ॥

3690. The acute accent falls on the first syllable of jaya, in the sense of 'whereby one attains victory.'

Thus अँगात्रवः, but otherwise जगा वर्त ते ज्ञास्त्रणानाम्। The former खद्र is by ख affix, (IH. 1. 118), the second by अस् (III. 2. 31).

३६९९ । तृषादीनां च । ६ । ९ । २०३ ॥ बादिस्तासः । बाकतिगरोध्यम् । 'वार्जेभिर्वोजिनीवती'। 'इन्हें वार्षीः'॥

3691. The words *vrisha* &c., have the acute on the first sylhable.

Thus वाजीस वीजिजीवती (Rig. Veda I. 3. 10) बन्द्रेवाणी: (Rig Veda I. 7. 1): १. वृंब:, 2. जैन:, 3. उवंद:, 4. पॅट:, 5. हृंब:, 6 स्वः: 1 These are formed by बाच् (III. 1. 104). The word सव is from गै-नायते, irregularly it is treated as से 1 7. नय:, 8. लाय:, 9. लय:, 10. चय: 11. चस:, 12. वेद:, 13. सूद:, 14. वद:, (formed by बाच्, numbers 8 to 11 are not in Kasika). सूद: 8 formed by ज (III. 1. 135) 15. ग्रंब:, 16. ग्रंबा (formed by चट्टा III. 3: 104). 17. चमरणा संचायां संमता भावकर्मणाः :—चमः and रणः, 18. मन्त्र: (formed by चट्टा III. 1. 134), 19. चान्तिः formed by क्ट्टा III. 3: 104). 25. वहः = गाचरादितु formed by चत्र, 26. कल्पः, 27. पादः formed by चत्र which may either take the accent indicated by the affix or by VI. 1. 159, 28, पयः, 29. दवः 1. It is चाक्रितगणः। All words which are accust cannot be accounted for by any other rule:

1 सृतः, 2 जनः, 3 ज्वर, 4 ग्रहः, 5 ज्वरः, 6 ज्ञयः, 7 ज्ञयः, 8 ज्ञायकः, 9 ज्ञयः, 10 ज्ञयः, 11 ज्ञयः, 12 वेदः, 13 ग्रहः, 14 श्रंबः, 15 गुहः, 16 श्रमरणा संज्ञायं संती मायकर्मणाः, 17 मन्तः, 18 श्रान्तः, 19 कामः, 20 यामः, 21 ज्ञारा, 22 धारा. 23 कारा, 24 वज्ञः, 25 कल्पः, 26 पादः, 27 पयः, 28 दवः, 29 श्राकृतिगण्डतः

३६९२ । संज्ञायामुक्यानम् । ६ । १ । २०४ ॥

उश्यामशब्दः संब्रायामाद्युदात्तः । चन्द्रेयः चन्द्राः। कनोऽत्र सुष् । स्वत्रेत्र चापयति ॥ '\* क्वांचरस्यः विधा प्रत्यत्र नसर्यः नः <sup>अः'</sup> दृति । 'सद्धायाम्' किन् । अप्रिनमं विद्यकः । 'स्वप-सानक् 'किम् । चेत्रः ॥ 3692 The acute accent falls on the first syllable of that word with which something is likened, provided that it is a name.

Thus चंडचा, यांचना, खरकुरी देशो। All these are उपमान words used as names of the उपसेष (the thing compared). The affix क्षन् (V. 3. 96) is elided here by V. 3. 98. It might be asked when क्षन् is elided, its mark, causing the first syllable to be acute (VI. 1. 197), will remain behind by virtue of I. 1. 62, where is then the necessity of this sûtra. The formation of this sûtra indicates the existence of the following maxim:—

Vart:—The प्रत्यवस्तव rule is not of universal application in the rules relating to accent.

When the word is not a Name, we have व्यक्तिमांग्रदकः। When it is not an upamâna we have चैत्रः (VI. 2. 148).

#### ३६९३ । निष्ठा च द्वयजनात । ६ । १ । २०५ ॥

निष्ठान्तस्य द्व्यवः संज्ञायामादिश्दात्तो न त्याकारः । दत्तः । ' द्व्यवः ' किम् । चिन्तितः । 'चनात्' किम् । चातः । 'संज्ञायाम्' वस्यनुषुत्तेनंद । कतम् । दृतम् ॥

3693. A dissyllable Participle in ta (Nishtha), when a Name, has the acute on the first syllable, but not if the first syllable has an 'a.'

Thus गुँकाः, खुँकाः, देतः। This debars the affix accent (III. 1. 3). In non-participles we have देवैः, अंभिः। In polysyllabic Participles we have चिनितः, रचितः। In Participles having long आ in the first syllable, we have, आतः, आर्थः। When the Participle is not a Name we have, अतम्, सुसम् ॥

इदर्धः शुष्कपृष्टी । ६ । १ । २०६॥ यतावाद्यदात्ता स्तः । शसंज्ञार्थमिदम् । 'श्रमुसं न शुष्कम्'।

3694. Also शुष्क and धृष्ट have acute on the first syllable.

These are non-Names, Thus शुँख्क and शृँख्ट। श्रम् सं न शुंख्कंम् (Rig Vet. 4. 4).

इइ**८५ । चाशितः कर्ता । ६ । २ । २०० ॥** कर्मुत्राच्याश्चितशब्द बाद्यदानः । 'क्ववित्कान काश्चितम्' ॥

3695. The word आणित meaning having eaten has acute on the first syllable.

Thus 'क्रवित फाल माशितम्' (Rig Veda X. 117. 7).

३६८६। रिक्ते विभाषा । ६। १। २०५॥

रिक्त शब्दे वर्गदरदातः । रिक्तः । संज्ञायाँ तु 'निष्टा च सन्ननात्' (३६६३) इति नित्यमाखु-दात्तस्यं पूर्वविप्रतिषेधेन ॥

3696. The word rikta may have optionally the acute on the first syllable.

Thus रिका: or रिका: । But when it is a Name, then VI. 1. 205. S. 3693, will make it always first acute. No option is allowed then.

### ३६९७ । जुष्टार्विते च च्छन्दवि । ६ । १ । २०८ ॥

मायुदाते वा स्तः ॥

3697. In the Chhandas, the words 'jushta' and 'arpita' have optionally the acute on the first syllable.

Thus चुँद्ध: or चुद्धः; चार्पतः or चार्पतः । In the classical literature the accent is always on the last syllable (III, 1. 3).

#### ३६९८ । नित्यं मन्त्रे । ६ । ९ । २१० ॥

यतस्त्रत्रं शक्यमकर्तुम् । 'कुष्टो दर्मू नाः' । 'वर्षरं श्राष्ट्र र्रापंतम्' इत्यादेः पूर्वेगीव विद्धोः इन्दिवि पाठस्य व्यवस्थिततया विपरीतापादनायोगात् । 'श्रापंत्राः विष्टिने चंताचुनार्सः' इत्या-श्रान्तोदात्तदर्शनाञ्च ॥

3698. In the Mantras, these words 'jushta' and 'arpita' have always the acute on the first syllable.

Thus कुँ देवानामिषितं पित्याम्। Some say that this rule applies only to कुछ and not to पार्षित; in which option is allowed even in the Mantra: so that it has acute on the last in the Mantra even: c. g. तिसम्साकं विश्वता न शंकते। पिता ॥

This satra is superfluous. For in the examples जुटा दम्बा: (Rig Veda V. 4. 5). and बसर बाहुर पितम &c., they will have acute on the first, by the preceding satra, for the employment of the word क्यांस in that satra shows that in the Mantra the words have acute on the first, as opposed to the ordinary language. So these would never have been final acute. Moreover, in the Mantra, बार्य ताः बाह्य चार्यसाः (Rig Veda I. 164. 48), we find that the word बार्यताः is end-acute, and this also is an argument against the present satra. For it shows that in the Mantra, these words are not invariably first-acute.

### ३६८९ । युष्मदस्मदोर्ङसि । ६ । १ । २१९ ॥

चादिकदात्तः स्थात् । 'न च्चिष स्तव ने। मर्म' ॥

3699. The acute accent is on the first syllable of yushmad and asmad in the Genitive Singular.

This applies when the forms are सस and तव, and not से and ते। Thus सँस स्वस्, तैव स्वस्। The word युष्मद् and श्रस्मद् are derived from युष्म and श्रस by adding the affix मदिक (Un. I. 139) युष्मद् + इस् = युष्मद् + श्रम् (VII. 1. 27) = तव + श्रद् + श्रम् (VI. 2. 96) = तैव + श्रम् (VII. 2. 90) = तव (VI. 1. 97). Here by VIII. 2. 5, स would have been udåtta, but the present sûtra makes त udåtta. So also with सम ॥

### ३००० । इयि च । है । ५ । २५२ ॥

'तुभ्यं दिन्द्रानः'। 'मद्यु वातः' पवत्ाम्'॥

3700. The acute accent is on the first syllable of yushmad and asmad in the Dative Singular.

Thus तुम्यं चिन्दानः (Rig Veda II, 36. 1). मझं वातः पवतान् (Rig Veda X. 128. 2).

#### ३७०९ । यत्रोऽनात्रः । ६ । ९ । २१३ 🕊

सत्प्रत्यवानस्य द्वयव व्यविवदातः । त्ययं विनाः । 'यु ज्वन्त्यंत्यु काम्यो' । कमेर्गिङ्न्सादचे हैं यत् । 'बनावः ' किम् । 'नुवृतिनुव्यानीम्' ॥

3701. Whatever is formed by the affix yat, has, if it is a dissyllable word, the acute on the first syllable, with the exception of 'navyah' from 'nau.'

The word द्वा is understood here from VI. k. 205. Thus युड्सम्बद्ध काम्यक् (Rig Veda 1 6. 2). The काम्यो is from कम् + िया + यह । चेर्यम, जे यम् (IIk 1. 97); क्रियट्यम, में। वृद्धम् (V. 1. 6). This rule debara the Svarita accent required by तित् (VI. 1. 185). But ना – नाव्यम् as नवति नाव्यानाम् (Rig Veda I. 121. 13). The rule does not apply to words of more than two syllables thus: — विकीक्षेम्, सलाद्यम् ॥

### ३७०२ । रेडवन्दर्शंसदुहां ययतः 🖟 🔄 ( १ । २१४ ॥

यवां ययदन्तानामादिश्दातः । 'ईडयो नृत'नेश्तः । 'बाजुन्ने । 'बाजुन्ने । विष्ठं' ने।-भ्रीच् वार्यम् । बुक्यमिन्द्रीयु चंस्यम् ॥

3702. The acute accent is on the first syllable of रेड, वन्द, इ. शंस. and तुह, when they are followed by the affix 'nyat.'

Thus चूँडाम् खेँन्द्राम्, वार्य्यम्, ब्रह्मा धेनुः ॥ The two letters स् and स् being indicatory, the 'nyat' is not included in 'yat' of the last sûtra. The accent would be regulated by त् ॥ The accent of a however is debarred by this rule. The स् in the sûtra is स्इ संमत्तेश of Kriyâdi class: the स्क् of स्वादि class takes kyap affix. See HI. 1. 109.

र्देशो नूसनेदस (Rig Veda I, 1, 2). बाजुहान र्देशो वंद्यक्ट (Rig Veda X. 110. 3) बोट नो ऐड्रि. सूर्यम् (Rig Veda X. 24. 2). उत्त्य सिन्द्राय शंख (Rig Veda I, 10. 5).

## ३००३ । विभाषा वेण्विन्धानयाः । ६ । ९ । २१५ ॥

श्चादिकदात्ता वा । 'इन्धाना श्रुग्निम्' ॥

3703. The acute accent is optionally on the first syllable of venu and indhan.

Thus इन्हाना क्रानिस (Rig Veda, H. 25. 1), व सुः or वेसुः, इन्हानः or इन्हानः or इन्हानः । The word वेसु is derived by the Unadi star सु (III. 38), which being a नित् would always have acute on the first. This allows an option. The word इन्हान, if it is formed by धानस् will have the accent on the final. If it is considered to be formed by धानस् the affix bein; a, sarvadhataka, is anudatta and as it replaces udatta final of the root, it becomes u is ta (VI. 1. 161), and; thus इन्हान gets acute on the middle. It would never have acute on the first syllable, the present rule ordains, that also. When वेसु is used as an upamāna, वेसुदिय वेसुः, then it is invariably acutely accented on the first (VI. 1, 204);

३००४ । त्यागरागहासकुहस्य उक्कथानाम् । १: १ १ । २१६ ॥: बादिस्दात्तो वा । शादासया चन्ताः । त्याः वसादाननाः ॥: 8704. The acute accent is optionally on the first syllables of त्यान, राम, क्रास, क्र

Thus स्थातः, or स्थातः, राजः, राजः, 'संग्रः साहै: अ These are formed by सञ्च affix and by VI. 1. 159 would take acute on the final, this ordains acute on the first syllable also. कुँद्धः धर कुँद्धः, or प्रवेदः or सब्दैः, क्रार्थः or क्राँदा; formed by सक् (III. 1. 13).

३७७५ । मताः पूर्वमात्संज्ञायां स्त्रियाम् । ६ । ९ । २९७ ॥ मतोः पूर्वमाकार उदानः स्त्रीनाम्नि । उद्घन्नेरावेती । घरावती ॥

3705. The 'â' before the affix 'mat' has the acute accent, when the word is a name in the Feminine Gender.

Thus चंदुम्बरावती, पुष्ककरावती, घरावती (IV. 2. 85). The lengthening takes place by VI. 3. 120. वारणावती ॥ Why do we say 'the चा'? Observe चुमैता, द्वस्य ती ॥ The words चुच्च (Un. III. 157) and द्वस्य (V. 2. 108) are end-acute, so the accent is on सतुष, by VI. 1. 176. Why do we say 'when a name'? Observe खंड्यावती ॥ खद्वा is formed by ह्वन् and has acute on the first (Un. I. 151). Why do we say 'in the Feminine Gender'? Observe घरावान् ॥ Why do we say 'when followed by सत्? Observe गवादिनी ॥

३७०६ । सन्तोऽबत्याः । ६ । १ । २२० ॥

श्रवतीश्रध्वस्थान्त उद्धानः। वेत्रवती। कीपः पित्त्वादनुदात्तस्यं प्राप्तम् ॥

3606. The Names ending in 'avati' have the acute accent on the last syllable.

Thus ऋतिरवर्ता, खंदवर्ता, खंदवर्ता, खंदवर्ता, धंदवर्ता, धारपदवर्ता । These words being formed by डाँ ए would have been unaccented on the final (III. 1. 4). Why do we use चंदती and not वर्ता? Then the rule would apply to राजवर्ता also, for the word is really राजव्यती ending in अन्यता, the subsequent elision of न is held to be non-valid for the purposes of the application of this rule (VIII. 2. 2). But the change of म into च (मन् =चन्) is considered asiddha for the turposes of this rule.

**३००७ । रेव**त्याः । १ । १ । २२० ॥

र्श्वत्यन्तस्यापि प्राप्यत् । प्रश्वीवती । मुनीवती ॥

3707. The Names ending in tvati have the acute on the last syllable.

Thus ऋडीवतो ; मुनीदती ॥

## श्रथ फिट् सूत्राणि ।

#### THE PHIT SUTRAS.

#### CHAPTER I.

#### १। फिषोऽन्स उदात्तः॥

प्रातिपदिकं फि । तस्यान्त उठातः स्यात् । उद्धेः ।

1. A nominal stem is finally acute. As 3 : n The word fam is the name of Nominal stems or Prâtipadikas, in the terminology of the ancient Grammarians.

### २। पाटलापालङ्काम्बासागरार्थानाम् ।

यसदर्शनामन्त उदातः । 'पाटना' 'फलेश्वा' 'मुरुपा' 'पाकना' इति पर्यायाः । 'सधायन्ते-' . इति प्राप्ते । 'ग्रपासङ्क' 'व्याधिघात' 'ग्रारेवत' 'ग्रारग्वध' इति पर्यायाः । ग्रम्बार्थाः । माता । 'उन-र्वजन्तानाम्' इत्याद्युदात्तत्वे प्राप्ते । सागरः । समुद्रः ॥

2. The synonyms of पाटला, चपालङ्का, चम्ला and सागर are finally soute. Pâṭa-lâ is a kind of herb—पाटला, फलेडचा. सुद्धा, पाकला u By Phit II. 19 the heavy vowel would have got the accent: this makes these end acute. So also चपालङ्का, व्याधियात, चरित्तत, and चारत्या are synonymns meaning a kind of plant (Cassia fistula). So also चम्ला, माला। This last is an exception to Phit II. 9. So also सागर, समुद्ध: u

### ३। गेहार्थानामस्त्रियाम् ॥

गेष्ठम् । 'नब्विषयस्य-' इति प्राप्ते । 'चस्त्रियाम्' बिम् । श्वासा । चात्रुठात्तोऽयम् । इति पर्युटासाज्ज्ञापकात् ॥

3. The words denoting house, are end-acute, provided they are not in the Feminine. This is an exception to Phit II. 3. Thus गेह्म । Why do we say not in the Feminine? Observe ग्रांसा which is first-acute, because of this prohibition.

#### ४। ग्दस्य च N

श्वन्त उदात्तः स्यात्र तु स्त्रियाम् । गुदम् । 'श्वस्त्रियाम्' किम् । 'श्वान्त्रे भ्यंस्ते गुर्दाभ्यः । स्वाङ्गश्चिटामदन्तानाम्' श्वत्यन्त रङ्गमाद्युदात्तत्वम् । ततष्टाप् ॥

4. So also the word गुद्ध, but not in the feminine, is end-acute. As गुद्धम् । But in the feminine it is first-acute by Phit II. 6. and then द्वाप is added. As भान्त्रभ्यस्मे गुँदाभ्य: । (Rig Veda X. 136. 3).

### ५ । ध्यपूर्वस्य स्त्रीविषयस्य ॥

धकारवकारपूर्वी योऽन्त्योऽच् स स्वातः । श्रम्सर्धा । 'स्त्रीविषयवर्या-' इति प्राप्ते । क्रुाया माया । नाया । 'यान्तत्यान्त्यात्पूर्वम्' इत्याद्युदात्तत्वे प्राप्ते । 'स्त्री' इति क्रिम् । वाद्यम् । वजन्त-त्यादाद्यादात्तत्त्वम् । 'विषयपञ्चणम्' क्रिम् । इभ्या । चित्रया । 'यतोऽनादः' (१७०१) इत्याद्युदात्त इभ्यशस्त्रः । चित्रयशस्त्रस्तु 'यान्तस्यानृत्यात्पूर्वम्' इति मध्योदात्तः ॥ 5. A feminine word ending in a vowel and preceded by ध् and य is end-acute; as सन्तर्भा । This is an exception to Phit II. 20. So also हार्या, बार्या । This is an exception to III. 13 which would have made these first acute. Why feminine? Observe बार्यम् which is first-acute, because it ends in the affix यह । Why have we used the word विषय in the sûtra? The rule is confined to those words only which are always feminine, and have no corresponding masculine form. Therefore, not here, देश्या, हार्या । The word द्वारा is first-acute by VI. 1. 213, S. 3701. and हार्या is middle-acute by Phit III. 13.

#### ६। खान्तस्याक्मादेः ॥

नसम् । उत्ता । सुस्तम् । दुःखम् । नसस्य 'स्वाङ्गियटाम्' दृश्यात्येदात्तत्वे प्राप्ते । उत्ता नाम भागडिवशेषः । तस्य किमस्यात् 'स्वय्युवर्णे किमास्या चेत्' दृत्युवर्णस्योदात्तत्वे प्राप्ते । सुखदुःस्तयोः 'नस्वविषयस्य-' दित प्राप्ते । 'श्वष्मगदेः' किम् । शिखा । मुखम् । मुकस्य 'स्वाङ्गिय-टाम्-' दित 'नस्वविषयस्य-' दित वा श्वायुदात्तत्वम् । शिखः वास्तु 'शीकः स्त्री निद्धः स्वष्टा दृत्युग्धा-दिषु निस्त्रोक्तोत्तरस्त्राद्वापः प्रागेव 'स्वाङ्गियटाम्-' दति वा बोध्यम् ॥

6. A word ending in स्व is end-acute, provided it does not begin with a श or सा। Thus नस्तेन, सुर्खेम, दु:स्म, उसी।। The word नस्त would have been first-acute by Phit II. 6; सुर्ख and दु:स्व would also have been first-acute by Phit II. 3. The word उसा which means a pot would have been also first-acute by Phit II. 8. because it is a manufactured article. Why do we say 'if not beginning with स्व or मं? Observe शिका, मुख्यम, governed by Phit II. 6 or 3.

The word He being the name of a part of the human body is first acute by Phit II. 6. Or because it is a Neuter noun, rule II. 3. of the Phit Sûtras applies and makes it first-acute.

The word शिका is formed by Un. V. 24 with the addition of the to the root sit. The affix the being expressly taught as far, makes the word शिका first acute before the addition of the feminine टाए as it is an antaranga operation, so the word शिका is first acute. Or even by Phit II. 6. it is first-acute.

#### । बंहिछवत्सरियत्यान्तानाम् ॥

श्वामन्त उदातः स्थातः वितश्ययेन बहुना बंहिन्छः। निन्वादाद्युदासस्ये गाम्ने। 'बंहिन्छे' रश्वैः सुव् ारश्चेन'। 'यहं हिन्छे नातिविधे' इत्यादी व्यत्यवादाद्युदातः। संवत्सरः। स्रव्यय-पूर्वपद प्रकातस्वराऽत्रवाध्यत इत्याहुः। सर्मातः। स्रश्चीतः। 'स्थावन्ते–' इति प्राप्ते। वत्यारिंशत्। इद्यापि प्राप्तत्। 'स्थ्यू येष्टुनिः प्र'भृषस्या योः'। स्रव्ययपूर्वपदस्कतिस्वरोऽत्र वाध्यत इत्याहुः। श्चावादिसूत्रेण गतार्थमेतत् ॥

7. A word ending in ति, মন, ম, as well as बंदिष्ट and বন্ধা are end-acute. Thus बंदिष्ट: (superlative of बहुज, the बंद्ध is substituted by VI, 4, 157). It would have been first-acute, because of the नित् affix ৰতন্ (V. 3, 55). In बंदिष्टे-रबने: सुद्ता रचेन; यह दिख्ट नातिविधे, (Rig Veda V. 62, 9), the word is first-acute anomalously. In the word संवत्सरें:, VI. 2, 2. is debarred, by which the first member would have retained its accent in an Indeclinable compound. With ति we have स्पति :, प्राचीति :। This debars Phit II. 19. With सन्, we have स्वारियुँत्। Here also Phit II. 19 is set aside. As regards words ending in च्

Pâṇini VI, 2, 144, would govern them; as काञ्चलांग । प्रभूषेत्वायाः । (Rig Veda V. 41, 19). Śākaṭâyana's sûtra, therefore, is superfluous so far.

#### दे। दतिसस्य साधी ॥

चन्त उदात्तः स्यात् । साधुवाचित्वाभावे तु व्यवस्थायां सर्वनामंतया 'स्थाङ्कचिटाम्-' चत्यां-द्युंदातः । चर्चान्तरे तु 'लघावन्ते-' चति गुरुवदातः । 'दविषः सरते।दारपरकान्दानवितेषुं' चति कोशः ॥

8. The word दिश्विश is end-acute when meaning 'skilful.' As बीखायां देखिने:
= अयोग:। When it has not this significance, it will be first-acute, if it be a Pronoun meaning 'south,' 'right hand.' In this case Phit II. 6 would apply. In any other case Phit II. 19 would govern it. The word dakshipa has other meanings, as 'sincere, courteous, submissive, &c.'

### र । स्वाङ्गास्यायामादिवी ॥

च्छ दिवणस्याद्यन्ती पर्यायेके।दात्ती स्तः । देवियो बांहुः । 'बाक्यार्यच्चम्' बिम् । प्रत्यक्' भुष्यस्यात्रोनस्य वामपाणिर्देविको भवति ॥

9. The first-syllable of a soutionally acute, when it is the name of a limb. When it means right hand, it may be either end-acute or first acute. As a said arg: or a said arg: Why is the word akhya used in the sutra! In order to prevent the application of the rule to the 'left' hand, though in one case it will be called dakshina, if a person sits facing west, for then his left hand will point towards dakshina or south, and may be called dakshina bahu or the arm pointing towards south.

#### १०। इन्द्रमि च ॥

### श्रस्याङ्कार्थमिदम् । दक्षिणः । यष्ट पर्यायेगादान्तावृदात्ती ॥

10. In the Chhandas also the word dakshina may be either first or end-acute. This is the case even when it does not mean right arm. As दिख्याच्यं दिख्या नां देदाति दिख्या खन्द्रमुत यद्भिरंगयं दिख्याचं चनुते या नं भूतिमा दिख्यां वर्म कसुते विद्यानन्। (Rig Veda X. 107. 7).

### ११ । क्रव्यस्यामृगास्या चेत् ॥

श्रम्स उदातः । 'वर्णानान्सण-' इत्य'व्यवातत्वे प्राप्ते श्रम्तोदात्तो विधीयते । कञ्जानां वीहो-ग्राम् । 'कञ्जो नो नाव सुनुभः' । मगस्यायां तु । कञ्जो राज्ये ॥

11. The word कब्बा is end-acute, if it is not the name of an animal. This is an exception to Phit II. 10. As कब्बानां ब्रीडीबाम्। कुब्बी ने नाव ब्युप्तः। But when denoting a wild animal, we have कब्बा राज्ये॥

### १२। वा नामधेयस्य ॥

### क्राचास्य त्यंव। 'त्रुयं वा क्राच्यो त्र जिवना'। क्राच्यार्विः ॥

12. Optionally so, when Krishna is a Proper Name. As भूषं वां सम्बो किंग्यना सर्वते वाजिनीयसू (Rig. VIII. 85. 3).

'The Rishi Krishna invokes you two, O Asvinas! O Lords of riches.'

### १३ । शुक्त गारयारादिः ॥

नित्रमुदातः स्वादित्येके । वेत्वनुवर्ततः इति तु युक्तम् । 'सरो गौरी युवाप् वा' इत्यनानोः दानदर्जनात् ॥

13. The first-syllable of name and first is acute. Some say it is a cumpulatory rule and not an optional one. Others read the anuvritti of at into it and make it optional. According to the first opinion, the rule is confined to Proper Names: and therefore in all first name (Rig Veda VIII. 45, 24), it is properly end-acute, as it is not a Name.

### १४। यंगुष्ठोदकवकश्यानां छन्दस्यनाः ॥

चहुन्दस्य स्वाङ्गानामकुर्वादीनाम्' इति द्वितियस्योदासत्वे प्राप्तेश्न्तोदासार्च पारम्भः। सञ्चापत्रयां नियमार्थे सन्दस्ये वेति । तेन साक्ष पाद्मदास्तित्यादुः॥

14. The finals of upon some and unit are acute in the Chhandes. The word upon would have been middle-acute by Phit III. 3, this ordains final-acute. So also with upon II would have been first-acute by Phit II. 7. The word unit is employed for the sake of niyama: it is end-acute in the Vedas only; in the classical language, it is first-acute.

#### १५। एष्टस्य च १

#### क्लक्ष्म उद्रातः स्याद्वा भाषायाम् । एछ्न् 🕪

15. And the word we is end acute in the Chhandas. In the classical language, it is optionally so, i.e., it is first-acute also by Phit II. 6. As well or well as

#### १६ । प्रक्तुं नस्य सृगास्या चेत् ॥ 'दनवंत्रनानाम्' दत्याद्यदात्तस्यापत्रादः॥

16. আৰু is end-acute, if it is the name of straw. This is an exception to Phit II. 9. Why do we say 'when it is the name of straw'? Observe আন্ত্ৰীক where it is first-acute by Phit. II. 9.

#### १६। सर्यस्य स्वाम्यास्या चेत्॥

'याम्मस्यात्पूर्वम्' इति 'यते।ऽनावः, (५००९) इति वाठा,वाते प्राप्ते वश्चनम् ॥

17. mi is end-acute, when it means master.' Otherwise it is firstscute by Phit III. 13 or Pânini VI. 1. 213 S. 3701. See also Pânini III. 1. 103; for the word mi and its vârtika.

#### १८। पाशाया पदिगाख्या चेत् ॥

दिगाख्याव्यावृत्त्वर्थेमिदम् । श्रतं स्व ज्ञापकाव्यक्त्यपीयस्याद्यदात्तताः । 'इन्द्रः श्राधाभ्यस्परि'।

18. शार्शी is end-acute, if it is not the name of a direction. This implies that when शाशा means 'direction' then it is first-acute. As इन्द्र शाशास्त्रकार सर्वा स्था असम करत्। जेता शत्रू न विस्विधिः। (Rig. II. 41. 12). 'May the wise Indra, conqueror of enemies, make us free from fear, from all directions or sides, Here शाशा means direction.

### १९। नस्त्राणामाञ्चिषयाणाम् ॥

श्रमतं उदातः स्यात् । श्राध्नेवानुराध/दीनां 'स्त्रावसोनं इति:प्राप्ते स्वेद्धायविद्धायविद्धाः सर्वेत्रस्यमात्वेनात्व्वतानं प्राप्ते व वनम् ॥ 19. The names of Asterisms, which take the feminine affix আ, are endacute. The asterisms আমনীয়া, আনুয়াইন, &c. would have been otherwise governed by Phit II. 19; while কটান্তা, ঘলিন্তা, ঘলিন্তা, being formed by আন্তৰ্, would have been first-acute by নিন্ন accent.

### २०। न सुपूर्वस्य क्रिनिकास्या चेत् ॥

यन्त उदात्तो न । कृतिका नद्यस्य । केचित् कृषूर्वी व माप्त्रिवयासामिति ध्यास्थाय 'सार्विका' 'बहुनिका' इत्यत्राप्यन्तोदात्तो नेत्याहुः ॥

20. Not so, if the final letter is का and the asterism is the name of Krittikā. The final of कृषिका is not acute; it is first-acute by Phit II. 19. As क्रिका नचक्य। Others hold that the words ending in का in the feminine are not end-acute; and they mention चार्यिका, बहुबिका ॥

#### २९ । छुतादीनां च ॥

चन्त उदातः । 'घत' मि मिच्चे' चाक्रतिगत्तोऽयम् ॥

21. चत and the rest are end-acute. As चत विभिन्ने च तर्मस्य योगि च ते चित्रों च तमस्य योगि च ते चित्रों च तमस्य थार्म, (Rig. II. 3. 11). 'I sprinkle ghee on fire, ghee is its birth-place, ghee is its abode of rest, and ghee its luminosity &c.' This is an Akritigana: all words which are end-acute, and do not fall under any other rule, should be classified under the Ghritadi class.

#### २२ । ज्येष्ठकितष्ठयोर्वयिन ॥

मन्त उदात्तः स्थात् । 'क्येक्ट भ्रा'त चमसा' । 'क्रिक्ट मात्र चतुरः' । 'वयसि' किम् । क्येक्ट्रः चेक्टः । क्रिक्टोशिस्पन्नः । इत्त नित्त्वादाद्यदात्त एव ॥

22. ड्येंड and कनिन्छ are end-acute when meaning 'age—oldest and youngest.' As ड्येंड बास्याद्या करित कर्ना शन् जोन क ग्रायामेत्याद्व । जानिन्छ ग्रीह बार्स्करित स्वटं बाग्रवन्त पंज्यह वो थः। (Rig. IV. 33. 5)। Here ड्येंड means the 'eldest,' and refers to Ribhu, कर्नायान refers to his younger brother Bibhvâ, and क्रिक्ट refers to the youngest brother Vâja. ड्यं in ड्येंड here is the substitute of बुद्ध (V. 3. 62) and कर्न for युद्धन in क्रिक्ट: by V. 3. 64. Why do we say 'when meaning age'? Observe ड्यंड चेंड derived from प्रचास (V. 3. 61), and क्रिक्ट from बास्य (V. 3. 64) = ब्रान्यिक:। These are first-acute by नित् accent. The present sûtra is thus an exception to नित् accent.

#### २३ । विज्वतिष्ययेः स्वरिता वा ॥

चनयारनः स्वरिता वा स्यात् । पच उदानः ॥

### इति फिट्सूचेषु प्रथमः पादः ॥

23. The finals of विल्व and fazz are optionally svarita. In the other alternative they will be acute. As विल्व or विल्व, तिच्य or तिच्य ॥

#### CHAPTER II.

१। प्रचादिः प्राक् शकटेः ॥

स्थिकारोऽयम् । 'शकदिशकद्योः-' दति यावत् ॥

1. From this up to the end of Chapter III, the word wife exerts the governing influence. From this sutra up to wastewater (IV. 1) exclusive, the accent is on the first syllable of the words taught.

#### २। हस्वान्तस्य स्त्रीविषयस्य ॥

श्रादिख्दात्तः स्यात् । बलिः । तनुः ॥

2. A word ending in a light vowel, and used always in the feminine, is first-acute. As विचि:, तन्: ॥

#### ३ । नब्बिषयस्यानिसन्तस्य ॥

'वने न वा यः'। इसन्तस्य तु सर्पिः। नवन्युंसकम् ॥

3. An invariable neuter noun, with the exception of one ending in इस, ia first-acute. The word नप means नपुंसक or Neuter. As बने न बाय: (Rig Veda X. 39. 1). But सर्थिस, श्रुचिस, श्राचिस &c. ending in इस are end-acute.

#### ४। सुजधान्यानां च द्व्यवाम् ॥

द्व्यचामित्वर्षः । बुद्याः । काद्याः । मावाः । तिबाः । वहुवां तु गेाधूमाः ॥

4. Words denoting 'straw' and 'grain' are first-acute when consisting of two syllables. The word द्वाव = द्वाव । As कुँ आ:, कांग्राः, मांगः, सिंजाः। But ग्राप्ट्रमाः is acute on the middle by Phit II. 19. The word आव् is the Name given to vowels by Ancient Grammarians.

#### ५। बः संख्यायाः ॥

#### पड्य । चत्वारः ॥

5. A Numeral ending in ज or  $\tau$  is first-acute. As पंड्य, ध्यारः। In सत्यारः the word is middle-acute by भाम accent; see Pâṇini VII. 1, 98. The proper example is सतुरुक्षपासः। For सतुरः is end acute by VI. 1. 167, सतुर्भिः is middle-acute by VI. 1. 180. सतुर्भा म is governed by VI. 1. 179. Hence example of a compound: which is first acute by VI. 2, 29.

#### ्रदः। स्वाङ्गशिटामदन्तानाम् ॥

शिद सर्व नाम । 'कर्णां स्यां कुबुकादिधं' । 'बोव्ह विव मधुं' । 'विश्वो विश्व वाः' ॥

6. The words denoting bodily organs and ending in आ, as well as the Pronouns are first-acute. The ग्रिट् is the name given to Pronouns (सर्वनाम) by ancient Grammarians. As कर्यां भ्यां कुर्वृद्धादिए. (Rig Veda X. 163. 1); भ्राष्ट्रांतवव मधुं:, (Rig Veda II. 39. 6) विक्यो विद्यायाः (Rig Veda I. 28. 6).

### प्राणिनां क्पूर्वम् ॥

कवर्गात्यूर्वमादिश्दातः । काकः । युकः । 'शुके' अमें' । प्राणिनाम् किम् ? ची विर्पर्स-धूदकम ॥

7. The syllable preceding the क is acute in the names of animate beings. Thus काका, वृक्त, मुंते सुने (Rig Veda I. 50, 12). Why do we say 'of living beings'? Observe सीर सचि मधूदकम। (Rig Veda IX. 67, 32). Here उदस्क is end-acute by Phit II. 14

### ६। स्रय्वर्षे इचिमास्या चेत् ॥

कवि पर बचकुंमुदात्तं स्वातः । कन्द्रकः ॥

8. The 3 preceding a unu (the surd letter), is soute, when the word is the name of an artificial thing. As 東西 電 N

#### ९। उनर्ववन्तानाम् ॥

दन। 'वर्ष के दे। रिवाद वस्'। ऋ। 'स्वसं दे त्वा कववे'। वन्। 'पीवा नं सेवम्' ॥

9. The words ending in उन, ऋ, and वन are first acute. As उन:—वड्यां की रिशा सम् (Rig Veda V. 64. 1). ऋ—स्वर्धारं त्या ऋतावे (Rig Veda X. 108. 9). सन-पार्शीनं मेवम् (Rig Veda X. 27. 17).

### ९०। वयानां तयातिनितान्तानाम् ॥

कादिब्दातः । शतः । ष्ठरियः । शितः । पुत्रिनः । ष्टरित् ॥

10. Words denoting color are first-soute, when they end in त, ख, ति, कि and त। Thus रतः, द्वारेखः, शिंतः, ए जिनः, देरित् ।

### ११ । द्वस्यान्तस्य द्वस्यमनृत्तास्कील्ये ॥

चाहुक्षे ऋस्वान्तस्यादिभृतं ऋस्वमुदात्तं स्यात्। मुनिः।

11. The initial short vowel is udatta when the word ends with a short wowel, and denotes 'habit': but not so when the initial vowel is short w । As स्थि:। But not so in द्यांत: ॥

### **९२ । श्रद्धस्यादेश्वनस्य ॥**

मादिबदासः। 'तस्यु नाच'ः । देवने तु। 'मुचैर्मा दी व्यः ।।

12. The word बात is first-acute, when not meaning 'to gamble.' As तरण आत.' (Rig Veda I. 164. 13). But when it means देवन or play, we have बात्रेसी दी बा (Rig Veda X. 34. 13).

### ९३ । शर्थस्यासमद्योतने ॥

क्यी ग्रामस्य । समें अको तु क्ये विष्यस्याः ॥

13. The word wi is first-acute when meaning 'not equal,' As will unate. But when it denotes equal portions, i. c. when it means half': we have will functor: #

### १४। पीतदब्रयानाम् ॥

चाविक्वातः। पीतवः । सस्तः॥

14. The words denoting धोतदु or yellow-trees are first-soute. As यो तदुः । स्थानः

### १५ । यामादीनां च ॥

सामः। सामः। यामः ॥

15. The words बाम and the rest are first-acute. As बाम:, से नः, वाम: ॥

### **१६ । नुत्रन्तस्योपमेयनामधेयस्य** ॥

**षम्ब व च**न्ना । 'स्फिगन्तस्य ' इति वाठान्तरम् । स्वितिति सुपः प्राचां संज्ञा ॥

16. The words ending in a सुद्धं elided-affix denoting the name of the thing compared are first-acute. Another reading is दियान्सारा । The विश्वं is the name given by Eastern Grammarians to सुद्धं elision. Thus च ज्या in which the affix अन् (V. 3. 96) is elided by V. 3. 98. Why do we say 'a सुद्धं ending word'! Observe चिन्नियालयका ।

### ९०। न वृत्तपर्वतिविधिषव्याघ्रीसंहमहिषाणाम् ॥

श्वामुपसेयनाथा सार्विडदासे। न। तान एव तानः। सेंबरिय सेंडः। व्यापः। सिंहः। सिंहः सेंवे वार्षे सिंहः सेंवे वार्षे सिंहः। सिंहः सेंवे वार्षे सिंहः। सिं

#### १८। राजविशेषस्य यमस्वा चैत् ॥

#### यसम्बा द्वाः । बाङ्गामुधाष्टरकम् । बङ्गाः प्रश्लदाष्टरकम् ॥

18. The name of any particular kingdom, ending with a सूर, elided comparative affix, is first-acute, provided that the word has a Vriddhi letter in its first syllable. The word यसना = वृद्ध । Thus चाहु:, but चहुँ: is counter-example, because it is not a Vriddham.

### १८। लघावन्ते द्वयाञ्च बहुवा गुरः॥

### क्रमी क्रमी द्वयोष्ट अध्वोः स्तार्कद्वव्यस्य गुरुदासः । कस्यातः । बीसाष्ट्रसः ॥

19. A word whose final syllable is light, or a polysyllable word whose two syllables are light, gets the acute on the heavy syllable, wherever that may be.
Thus क क्यांक or कर्नावाः; को बाह्यः or कोल. इसः ॥

### २०। स्त्रीविषयवर्णातुपूर्वाणाम् ॥

श्वां त्रयासामात्युवातः । स्त्रोविषयम् । मन्तिका। वर्षः । व्येनी । व्यरिको । वश्वास्त्रस्यः व्याप्तस्येषां त त्रस्युर्वाः । तरस्यः ॥

20. The words which are invariably feminine, the words denoting color and words standing before the word कहा are first-acute. Feminine words; as—— के हिस्सा; denoting color, as — करेगा, के रियों ; followed by बहु as—— ते रहा: ॥

### २१ । शक्नीनां च लघु पूर्वम् ॥

पूर्व सञ्च उदासं स्यात्। कुक्कटः। तिसिरिः॥

21. The words denoting birds have the soute on the light syllable preceding the final. Thus सुबस्तुटः, तिसिरिः ॥

### २२। नर्तुप्राख्यास्यायाम् ॥

#### यथानवर्षं प्राप्तमुदासत्यं न। वसनाः । कनसासः ॥

22. The rules relating to acute accent mentioned, however, do not apply to the names of seasons and animals. As वसनाः । कवाराः ॥

#### २३ । धान्यानां च वृद्धत्तान्तानाम् ॥

#### पादिरदःतः। कान्तानाम्। प्रयामाकाः। वान्तानाम्। राजमावाः ॥

23. The words denoting the names of corns, and having a Vriddhi vowel in their first syllable and ending with a क or a u, are first-acute. Thus व्यासाकाः, राजसावाः ending uf u and u respectively. These are names of corns. These are the examples given by the author of the Siddhânta Kaumudi. व्यासाकाः is however governed by Phit III. 18. नेवादकाः would be a better example. According to another recension, the word u does not occur in the sûtra. In the Phit-vritti the sûtra is explained as meaning 'The heavy vowel of words denoting corn is acute, &c.' Thus the accent may be ने यादकाः or नेवादकाः, कालाखाः or कालाखाः u

#### २४ । जनपदशब्दानामषान्तानाम् ॥

षाविष्वातः । केकयः ॥

### २५ । हयादीनामसंयुक्तलान्तानामन्तः पूर्वे वा ॥

र्षावित इस्वंता। प्रसम् । इस्तम् । 'ह्यादीनाम्' किम् । एकसः । 'त्रवंयुत्त–' इति किम् । मस्तः ॥

25. A word beginning with a consonant, and ending with the letter स्न, not being a conjunct consonant, has acute on the first syllable, or optionally on the penultimate syllable. Thus पंजस्का or पर्यसम्, व्यस्ताम, or श्रांसम्, The word. ह्यां in the sûtra is equivalent to ह्या। Why do we say 'beginning with a ह्यां? Observe एकसः। Why do we say 'a non-conjunct स्व'? See मस्तः। Some read the anuvritti of the word समयदानां into this sûtra. They give the examples प्रकासः, क्षेत्रमस्तः, and the counter-example प्रसासम् ॥

#### २६ । इगन्तानां च द्व्यवाम् ॥ बादिवदासः । कविः ॥

#### इति फिद्यूचेषु द्वितीय पादः ॥

26. A word ending in इ. स or स long or short, is first-acute, when it consists of two syllables. Thus क वि:। Some read the anuvitti of the word सन-पदानाम् into this sûtra: and so their examples are कुर्दा: and चेदय: (कुढ and चेदि), and their counter example is क्वा । Because क्वा : is found to be end-acute in सही मा दोखा: क्वा मित्कास्य (Rig Veda X. 34. 13).

#### CHAPTER III.

### १। ऋष द्वितीयं प्रागीषात् ॥

'ईवान्तस्य चलादेः-' इत्यतः प्राग्द्वितीयाधिकारः ॥

1. Up to ईवान्तस्य &c., (III. 17) exclusive, the words 'second syllable' have governing force. In all rules up to sûtra 16 inclusive of this Chapter, the words 'second syllable' should be supplied.

#### २। ज्यवां प्राङ्मकरात्॥

'मकरवरुठ-' इत्यतः प्रान्त् यद्वामित्यधिकारः ॥

2. 'Of a word consisting of three syllables' is the phrase to be supplied in the following sutras up to sum &c. Sutra 8.

### ३। स्वाङ्गानामकुर्वादीनाम्॥

कवर्गरेष्ठवकारादीनि वर्जवित्वा च्यवां स्वाङ्गानां हितीयमुदातम् । समाटम् । सुर्वादीनां तु कपोसः । रसना । वदनम् ॥

3. Words consisting of three syllables and denoting limbs (or bodily organs) get the acute on their second syllable, provided that they do not begin with a guttural, a र or a व। As सर्वेटिस्। But the guttural beginning क्यों नः is middle acute by Phit II. 19 and रशना and वटनं are first-acute by Phit II. 6.

#### ४। मादीनां च ॥

मलयः। मरः ॥

4. A trisyllabic word beginning with ম has acute on the second syllable;
As মর্নীয়া। মর্নীয়া। মর্নীয়া।

#### ५ । शादीनां शाकानाम् ॥

श्रीतन्या। श्रतपुष्पा॥

5. A tri-syllabic word beginning with wand denoting vegetables, has acute on the second. As श्रीतेन्या। श्रतेपुच्या। Some read the sûtra as सादी नाम् and illustrate it by सर्वया ॥

### ६। पान्तानां गुर्वादीनाम् ॥

पादपः । श्वातपः । सघ्वादीनां तु । श्रनूपम् । द्व्यवांतु । नेपम् ॥

6. A tri-syllabic word ending in u and beginning with a heavy syllable has acute on the second. As पार्ट्यः, कार्त्यः। But अनूर्यं म् (VI. 2. 189), because the first-syllable is light: and नोर्यं म् (VI. 2. 192), because the word consists of two syllables.

### । युतान्य रायन्तानाम् ॥

युते। श्रयुतम्। श्रनि। धर्मनिः। श्रिणि। विपिदाः।

- 7. A tri-syllabic word ending in युत, मनि and मिशा has acute on the second. As मर्यें तम, धर्में नि:, विषे स्वी ॥
  - मकरवक्ठपारेवतिवतस्तेत्वार्जिद्राचाकलोमाकाष्ट्रापेष्टाकाशीनामादिवा ॥
     एषामाविद्वितीया वादातः । मकरः । वक्ठ क्यादि ॥
- 8. Either the first or the second syllable of these may have the acute: मैंकर (or मकर), वैंडढ (or वडेंढ), पाँरेवत (or पारं वत), विंतस्त (or वित्स्त), चूँ सु (or चर्ची), चाँ कि (or चार्चिं), दांचा (or दार्ची), कैंचा (or कर्ची), उँमा (or उमर्ही), कैं।छा (or चार्ची), पेंछा (or पेर्छी), कैं।छी (or कार्ची) ॥

#### र। इन्द्रिस च॥

#### श्रमकराठार्थ श्रारमः । सञ्चयामुसारादादिर्द्वितीयं चादानं जीयम् ॥

9. In the Chhandas, several other words than must &c., have acute either on the first or on the second.

#### १०। कर्रमादीनां च ॥

#### श्रार्विद्वितीयं वादात्तम् ॥

10. The words कर्तमा &c., have acute either on the first or on the second. As कॅर्रमा (or कर्त मा), कुँचटा (or कुकँटा), उँदकः or उर्देकः, गाँन्यारिः ॥

#### ११। स्गन्धितेजनस्य ते वा ॥

श्रादिद्वि'तीयं तेश्रब्दश्चीत त्रयः पर्यायेखादात्ताः । सुगन्धितेजनाः ॥

11. The first, second or the fourth syllable of सुगन्धितेञ्चन may get the acute-accent. ते means the syllable ते of this word. Thus सुगन्धितेञ्चनाः or सुगिन्धितेञ्चनाः or सुगिन्धितेञ्चनाः or सुगन्धितेञ्चनाः ।

#### १२। नपः फलान्तानाम् ॥ त्राविर्द्वितीयं वादात्तम्। राजादनकसम्॥

12. Of a neuter noun ending in फल, the first or the second syllable may be acute. The word नए means नपुंचक or Neuter. Thus दाजादनफलम् or राजा-दनफलम् ॥

### १३। यान्तस्यान्त्यात्पूर्वम् ॥

कुसायः ॥

13. A word ending in u has acute on the syllable preceding such u। As कुर्नायः ॥

### १४। चान्तस्य च नालघुनी ॥

नाश्रद्धो बघु च उदात्ते स्तः। सनाचा सभाः॥

14. A word-ending in w has acute on the syllable आ (if any) and on the light syllable that may immediately precede it. As स्वांचा सभा। Others read this sutra as आन्तरय च ना लघुनी 'a word ending in आ and having ना or a light syllable preceding such आ has acute on such ना and the light vowel.' They give examples of न ना, दिया, सुधा॥

#### ९५ । शिशुमारोदुम्बरबलीवदेश्विरपुकरवसां च ॥ श्रन्यात्पर्वसुदानं द्वितीयं वा ॥

15. The following words have acute either on the penultimate or the second syllable:—शिशुमार: (or शिशुमार: or शिशुमार: or शिशुमार:), उद्धेम्बर: (or उद्दुम्बर:), बसीवर्द: (or बसीवर्द:), उद्धें सर: (another reading is उद्धेंगर:), पुढरें वस् (or पुढरें वस्).

#### १६ । सांकाश्यकाम्पिल्यनासिक्यदावीघाटानाम् ॥ द्वितायमुदानं वा॥

16. The second syllables of the following are optionally acute. सा कावयः (formed by यय of IV. 2. 80); so also काम्पिसः, नासिकाः, and दार्याचारः। See Vârtika दारावाहन under III. 2. 49, S. 2966.

#### पे । देवान्तस्य स्यादेरादिवां ॥ इतीवा। सङ्गतीवा॥

- 17. A word ending in चैंबा and beginning with a consonant, may optionally have soute on the first syllable. As चैंबीया, चेंब्रिबीया ।।
- १८ । उशीरदाशेरकपालपलालशैवालश्यामाकशारीरशरावहृदयिहरण्यारण्यापत्य-देवराणाम् ॥

ववामादिब्दात्तः स्यात् ॥

- 18. The following have acute on the first उँश्वीरः, देश्वीरः, कैंपासः, पैसासः भैंवास, ग्रेंगासः, ग
  - १९। महिष्याबाठयोर्जायेखकास्या चेत् ॥

वादिस्दातः । महिनो काया । वानाठा उपदर्धाति ॥ वृति फिट्मूनेनु वृतीयः पादः ॥

19. The word महिन्नो when meaning 'queen,' and আলাতা when it is the name of a sacrifice are first acute. As महिन्नो साथा। আলাতা उपत्रधाति॥

#### CHAPTER IV.

#### १ । शकटिशकट्यारत्तरमत्तरं पर्यायेख ॥

उदात्तम् । श्रक्तिः । श्रक्तटी ॥

Every syllable of the words মাজতি and মাজতী is acute by turns. Thus
प्रकटि:, মাজতি:। য়জতি:। য়জতি:। য়জতি:। য়জতি:।

### २। गाष्ट्रजस्य ब्रास्त्रणनामधेयस्य॥

श्रवरमचरं पर्यायेक्षीदात्तम् । गेष्ठिजी ब्राष्ट्राकाः । चन्यत्र गेष्ठिजः पशुः । कटुतरपदप्रकति स्वरेकान्तोदात्तः॥

- 2. So also the word नोष्ठज्ञ, when it is the name of a Brahmana. As ने। इंड जः, ने। इंड जः or ने। इंड जा जा जा जा । Otherwise it will be always end-acute by कतुसरपद्यक्तिस्त्र (VI. 2. 139), as ने। इंड जः ।
  - ३। पारावतस्थापात्तमवर्जम् ॥

शेषं क्रमेखोदात्तम्। पारावतः॥

- 3. So also the word पारावत. with the exception of its penultimate syllable. As पारावत: and पारावत: । But the penultimate syllable a is never acute.
  - ४ । धूमजानुमुञ्जकेशकालवालस्यालीपाकानामधूजलस्यानाम् ॥

यवां चतुर्थीः धूप्रभृतीं चर्त्तरोः वर्जविक्या जिष्टानि क्रमेखे।दात्तानि । धूमजानुः । सुस्त्रकेशः । कानवासः । स्वालीपाकः ॥

4. So also the words धूमूजान with the exception of धू, मुंजकेश with the exception of ज, कालवाल with the exception of ज, कालवाल with the exception of स्वा get acute in turn on every syllable. Thus धूमू जानुः, धूमूजानुः ।

मुं जकेशः, मुंजके शः, मुञ्जकेशः। कें। कें। कालवादः, कालवाँदः। स्थालीपाँकः, स्थालीपाकः ०४ स्था-सीपार्कः॥

#### प्र । कविकेशहरिकेशयोश्कन्दसि ॥

कपिकेशः। द्वरिकेशः॥

5. In the Chhandas, the words कपिकीश and हरिकेश get acute on every syllable in turn. As कॅपिकेश:, कपिकेश:, कपिकेश:, कपिकेश:। So also with हरिकेश: ॥

### ६। न्य इस्वरा स्वरिता ॥

स्पद्धम् । न्य हुनानः । 'व्यवच्चयत्स्वः' ॥

6. The words न्यंक् and स्तंर् have svarita accent. As न्यं हुनानः। ट्यंब्स्यत स्तंः (Rig Veda II. 24. 3).

### **० । न्यबं** दव्यस्कशयोरादिः ॥

स्वरितः स्यात् ॥

- 7. The first syllables of न्यंकृद and व्यंत्कश are svarita.
- ८ । तिल्यशिक्यमत्य कार्ष्म येथान्यकन्याराज्ञन्यम्नुष्यागामन्तः ॥

स्वरितः स्यात्। तिलानां भवनं चेत्रं तिल्यम्। वैश्वानर्या शिक्यमादते। प्रभिषायमत्यम-मुख्यास्पति। वज्रः कार्क्ययेवज्ञेषा। 'यतानावः' (२००९) इति प्राप्ते॥

8. The finals of the following words are svarita; तिल्यं, शिक्सं, मर्त्यं, कार्क्सं यं धान्यं, कल्यं, राजन्यं, मनुष्यं। The word तिल्यम्=तिलानां भवनं होत्रं। वैश्वानयं शिक्सः मादले, प्रभिचायमत्यमन्यास्यति, व्रज्ञः कार्क्सं व्यावज्ञेषा। Some of these are exceptions to VI. 1. 213.

## श विज्वभत्मवीयाणि कन्द्रसि ॥

षमस्विरितानि । तते। विस्व उदितिष्ठत् ॥

9. In the Chhandas the following words are finally svarita: बिस्त्र', अस्यं, सीर्थं। As तता विस्त्र उदितष्टत्॥

#### १०। त्वस्वसमसिनेत्यनुच्चानि ॥

स्तर्र ब'त्युत्'। 'उत् त्युः पश्युन्'। 'नभेन्तामन्यक्षे संग्ने'। 'सिमेस्नै' ॥

10. The words त्वत्, त्व, सम, and सिम are wholly anudatts. As स्त्री के त्व (Rig Veda VII. 101 3), उस त्व: पश्यन् (Rig Veda X. 71. 4), मभन्ताम न्यके समे (Rig Veda VIII. 39. 1), सिमस्मे (Rig Veda I. 115. 4).

### ११ । सिमस्याचर्वेषेऽन्त उदात्तः ॥

चार्चन इति प्राधिकम् । तत्र दृष्ठस्ये त्येवं परं वा । तेन 'व्रावस्तनुते सिमस्में' इत्युग्वेदेऽपि . भवत्येव ॥

11. In the Atharva Veda the word सिम is finally acute. The rule is not confined to the Atharva Veda: it is so found in the Rig Veda also. As वासस-नुति सिमस्में (Rig Veda I. 115. 4).

### **१२ । निपाता गाट्युदात्ताः ॥**

खाहा ।

- 12. The Indeclinables are first acute. As ETET W
- १३ । उपसर्गाश्चाभिवर्जम् ॥
- 13. The upasargas are first-acute with the exception of with n
- १४। एवादीनामन्तः ॥

यवमादीनामिति पाठान्तरम्। एव । व्यम् । नूनम्। 'श्वष्ठ ते पुत्र सूरिधः' । वष्टस्य स्तीये स्व । 'स्वस्य सः–' (९००६) इति प्रकरणे सञ्चयक्य त्रात्युदात इति तु प्राज्यः । तिञ्चन्यम् ॥

14. The words एव and the rest are finally acute. Another reading is एवसादीनाम्। As एवं, एवंस, नूर्नम्, सर्है। सर्हते पुत्र सूर्िसं:। In VI 3.78 S. 1009, the word स्ह is first-acute according to Kâsikâ. Thus there is an apparent contradiction.

### १५ । वाचादीनामुभावुदासा ॥

उभा प्रह्यामनुदात्तं पदमेकवर्जमित्यस्य बाधाय ॥

15. Both syllables of the words are and the rest are acute. This debars the general rule by which, in one word only one syllable is accented. (VI. 1. 158).

#### १६ । चादयाऽनुदात्ताः ॥

स्पष्टम् ॥

16. The words and the rest are anudatta,

#### १७। यथेति पादान्ते ॥

'त' ने मिम भवे। यथा'। 'पादान्ते' किम्। 'यथानी प्रदितिः करंत्'॥

17. The word यथा is anudâtta at the end of a Pâda or verse. As तंते मिम्भवो यथा (Rig Veda VIII. 75. 5). But यथा ना कांद्र ति: करत् where it is not at the end of a verse (Rig Veda I 43. 2).

#### १८। प्रकारादिद्विह्ता ॥

परस्यान्त उदात्तः । पटुपटुः ॥

18. A double-word is finally acute when it denotes unit &c. Thus uzuz: This would have been finally acute by Panini's rule also; VIII. 1. 11 and 12.

### १९। शेषं सर्वमनुदात्तं ॥

'ग्रेषं सर्व मनुदात्तम्'। श्रेषामत्यादिद्विष्कस्य यरमित्यर्थः। प्रप्रायम्। दिवेदिवे। इति ॥ इति फिद्सूत्रेषु तुरोयः पादः॥

19. All other double-words are anudâtta. As प्रमायम, (Rig Veda VII. 8. 4) दिवे दिवे (Rig Veda I. 1. 3). ॥

Here end the Phit Sutras.

#### प्रथ प्रत्ययस्वराः ।

#### CHAPTER III.

AFFIX-ACCENTS—(continued).

३५०८ । स्राद्धेदासस्य । ३ । ९ । ३ ॥ प्रत्यय त्राद्यदात एव स्थात् । त्रांग्नः । कर्त्र व्यम् ॥

3708. That which is called an affix, has an acute accent on its first syllable.

This sûtra may also be treated as a Paribhasha or an Adhikara sûtra. The udatta accent falls on the affix, and if it consists of more than one vowel, then on the first of the vowels. Thus the affix तथा has udatta on the first आ, as in कर्ते आस् । So also आर्थि: formed with the affix जि (Unadi IV. 50),

३७०८ । चनुदात्ता सुप्पिता । ३ । ९ । ४ ॥

पूर्वस्थापवादः । यज्ञस्य । न यो मुक्कति । श्राप्तिपोरनुदानत्त्वे स्वरितप्रचया ॥

3709. The case-affixes (sup) and the affixes having an indicatory pa (pit) are anudatta.

This is an exception (apavâda) to the last aphorism. As যৱহে, so also ল টা মুক্তনি (Rig Veda V. 54. 13).

Here the root g saunia is end-acute by VI. 1. 162. To it is added now which becomes svarita, as it is preceded by an udatta (VIII. 4. 66). Then is added now which becomes monotone by I. 2. 39. S 3668, as it is preceded by a svarita. So the affix now becomes monotone.

३७१० । चितः । ६ । १ । १६३ ॥

मन्त उदातः स्यात् । '' चितः सप्रकतेबेहुकजर्थम् ''। चिति प्रस्ति प्रकतिप्रत्य यसमुदा यस्यान्त उदात्ता वाच्य इत्यर्थः । 'नर्भन्तामन्युके संमे' । 'यके सरस्वतीमन् । तकत्सु ते ॥

3710. A stem (formed by an affix or augment or substitute) having an indicatory 'ch', gets acute on the end syllable.

Várt:—In the cases of affixes having an indicatory च्, the acute accent falls on the final, taking the stem and the affix in an aggregate for the sake of affixes 'bahu' and 'akach'. Thus बहुत्यु:। The affix बहुच् is one of those few affixes which are really prefixes, (V. 3.68). The accent will not, therefore, fall on चू, but on the last syllable of the whole word compounded of the prefix and the base. So also with the affix चक्च। It is added in the middle of the word, but the accent will fall on the end; as उच्चे (V. 3.71).

Thus:— नभन्तामन्यके समे (Rig Veda VIII. 39. 1). यके सरस्वतीम् (Rig Veda VIII. 21. 18). तकत्सु ते (Rig Veda I. 133. 4).

६०११ । तांद्वितस्य । ६ । १ । १६४ ॥ चितस्त चितस्यान्त उदातः । पूर्वेष विद्धे जित्स्वरवाधमार्वेमदम् । क्रेडिकायमाः ॥ 3711. A stem formed with a Taddhita-affix having an indicatory ch, has acute on the end syllable.

Thus कोडजायनाः formed by the affix च्छ्छ (IV. 1. 98). कुडज + च्छ्छ + अ्य = को डजायन्यः, dual कोडजायन्यो, pl. कोडजायनाः (अ्य being elided by II. 4. 62, and thus giving scope to च्छ्छ accent). In this affix there are two indicatory letters च् and आ; the च has only one function, namely, regulating the accent according to this rule, while makes two functions, one to regulate the accent by VI. 1. 197, and another to cause Vriddhi by VII. 2. 117. Now arises the question, 'should the word get the accent of च or of m'! The present rule declares that it should get the accent of च and not of m, for the latter finds still a function left to it, while if m was to regulate the accent, would have no scope.

३०१२ । किसः । ६ । १ । १६५ ॥ किस्सिन्स्यान्त उठानः । 'यटाग्नेयः'॥

3712. A stem formed by a Taddhita affix having an indicatory ka has acute accent on the end syllable.

Thus बद्धानीय: । Here the affix दक्क is added to आकि by IV. 2. 33 S. 1236.

३७१३ । तिसुभ्यो जसः । ६ । १ । १६६ ॥

भन्त उदातः । 'ति सो खावा सवि तः' ॥

3713. The Nominative plural jas of tisri has acute accent on the last syllable.

Thus तिस्रो द्यावः सचितुः (Rig Veda I. 35. 6).

The word is end-acute; the feminine in being its substitute would also be end-acute. Before the affix set, the se is changed to t by VII. 2. 100. Here VIII. 2. 4 would have made the set svarita. This debars that svarita accent. Therefore the word in the above example is end-acute.

३०१४ । सावेकाचस्तृतीयादिर्विभृत्तिः । ६ । १ । १६८ ॥

र्धार्वात स्मामोबसुवस्तम् । तत्र य स्कास् ततः एरा स्तीयादिविभिक्तिस्थाकाः । 'वासा विरुपः' । सा किम्? राजेत्यादी स्कासेर्शय राजस्वात्यरस्य मा भूत् । 'राजें नु ते' । स्कास किम् ? 'विद्यते राजनि त्ये' । स्तीयादिः किम् ? 'मृद्येत्वे वासम् ॥

3714. The case-affixes of the Instrumental and of the cases that follow it have the acute accent, if the stem in the Locative Plural is monosyllabic.

The word दे। (locative of सु) refers to the सु of the Locative plural,

Thus सार्च। विदय। Why do we say 'if the stem in the Locative plural is monosyllabic? Observe राज्ञान ते वर्णस्यक्ष तानि बृहद्गश्रीन्तव साम धार्म। (Rig Veda I. 91. 3) because the stem in the Locative Pl. of राजन is not monosyllabic, but dissyllabic; though here it is monosyllabic. Why do wo say 'monosyllable'? Observe विदयते राजनि त्वे (Rig Veda VI. 1. 13). Why do say 'the Instrumentals and the rest'? Observe न ददर्श वार्च (Rig Veda X 71. 4). The plural of Locative being taken in the sûtra, the rule does not apply to त्यवा and त्वीय। as in

the plural of the Locative they have more than one syllable, though in singular locative their stem has one syllable.

### ३७१५ । ग्रन्तोदात्तादुत्तरपदादन्य तरस्यार्मानत्य समासे । ६ । १ । १६९ ॥

नित्याधिकारविहितसमासादन्य त्र यदुत्तरपदमन्तोदात्तमेकाच् ततः पूरा तृतीयादि विभक्ति-रन्तोदात्ता वा स्थात् । परमवाचा ॥

3715. The same case endings may optionally have the acute accent, if the monosyllabic word stands at the end of a compound, and has acute accent on the final, when the compound can be easily unloosened.

The phrases ' एकाच., and मृतोगांदिक भिक्त: are understood here also. The nitya or invariable compounds are excluded by this rule. Thus परमवा चा, or परमवाचा, परमवा चा: or वाचे । So also परमत्वचा or त्वचा ६०.

### ३९९६ । चड्चेश्क्रन्दस्य सर्वनामस्यानम् । ६ । १ । १७० ॥

श्रुठ्येः परा विभक्तिरुदात्ता । 'इन्द्रो दश्रीचः'। बाविति पूर्वपदान्तोद।तत्वं प्राप्नं तृतीया-दिरित्यनुवर्तमानेऽसर्वनामस्थानपद्यगं ग्रस्परियदार्थम् । 'प्रतीचे। बाहून्'॥

3716. In the Chhandas, the case-endings other than the sarvanamasthana, get the acute accent when coming after anch.

In the Vedas, a stem ending in the word बाड्य, has the acute not only on the affixes previously mentioned, but on the accusative plural affix also. Thus बन्द्रा द्विशेची बास्यिमः (Rig Veda I 84.13). Here the word द्वशेच् had accent on भी by VI. 1. 222, but by the present sûtra, the accent falls on the case-affix बास् ॥

Though the anuvritti of 'Instrumentals and the rest' was understood here, the word asarvanâmasthâna has been used here to include the ending श्रम also. As बतीचे बाहून प्रतिभङ्घेषाम् (Rig Veda X. 87. 4).

### ३९९७ । जिंडदंपदाद्याप्युम्नै द्युभ्यः । ६ । १ । १६९ ॥

'ऊद' 'इदं' पर्वादि' 'ब्रप् 'पुम्' 'रे' 'दिव' इत्येभ्योऽसर्व नामस्यानविभक्तिहदात्ता । ऊद् । प्रकोद्याः। प्रकोद्याः॥

'+ उट्य प्रधायक्यां कर्तव्यम् +'। इह मा भूत्। श्रव्युद्धवा'। 'श्रव्यवे'। इदम्। 'गृभिर्निः भिर्नित'मः'। श्रन्यदेशे न। 'श्रन्तविवात्तात्' इत्यनुवृत्तेः। न च तत्रान्ते।तत्तात्यस्तीति वाच्यम्। 'इदमीऽन्वादेशेश्यनुदात्तस्तृतीयादै।' (३५०) इति सूत्रेणानुदात्तस्याशोविधानात्।' प्र ते वभूं। 'माभ्यां गा श्रनु'। 'प्रव्यवे।मास्कृतिश्न् (२२८) इति षट् प्रदादयः। 'पृद्भ्यां भूकिः'। 'वृद्भितं निकृतं। 'जायते मुाधिमाधि'। 'मर्निश्चन्मे हृ दश्चां। श्रप्। 'श्रुपां फेर्ने नृ'। पुम्। 'श्रुभातेव' पुंसः'। रे। 'राया व्यम्'। 'रायो धृत्ति'। दिव। 'दिवेदिवे'॥

3717. The same (asarvanāmasthāna) case-endings have the acute accent, when the stem ends in 'vâh'; also after idam, after pad &c. (upto 'nis' VI. 1.63) after apa, puns, rai and div.

Thus: (1.) कट्:—प्रष्टीहः, प्रष्टीहा॥

Vart: — In the case of ऊठ the penultimate ऊठ should be taken Therefore not here: असद्युवा, असद्युव ॥

#### (2) दृदय्—सभिवे भिर्वेतमः (Rig Veda IV. 17, 11).

Not so in anvådeså (II. 4. 32 S. 350), because the anuvritti of चन्ते। उत्तास हा understood in this sûtra. Nor should it be said that there is final udåtta in the case of anvådesa चुद्धम् also. Because in anvådesa the चुक्क् substitute of चुद्धम् is expressly taught to be anudåtta by II. 4. 32, and it can never be endacute. Thus in the following Rik verse (Rig Veda IV. 32. 22):—— प्र से सभू विचल्ल अंशांस गोवयो नपात्। साध्या वा चनु विचल शं

Here until is used as until referring to at of the preceding line.

- (3) ঘর ৫০. These are the six words पद, दत्, नस्, मास्, हृद् and निश् (VI. 1. 63, S. 228). Thus पद्म्यां भूमिः। दृद्धिनं जिल्ला (Rig Veda X. 68. 6). जायते मासि मासि (Rig Veda X. 52. 3). सनश्चिको दृद चा (Rig Veda I. 24. 12).
  - (4) अप :--- as अपां फेनेन (Rig Veda VIII. 14. 13).
  - (5) पुंस:—as समातेत पुंस: (Rig Veda I. 124. 7).
  - (6) रे—as राया वयम् (Rig Veda IV. 42. 10). राया भर्ता (Rig Veda V. 15. 1).
  - (7) दिव्—as दिवे दिवे (Rig Veda I. 1. 3).

#### ३०९८ । त्रष्टुने। दीर्घात् । ६ । १ । ९०२ ॥ असाविवि मेलिस्टाता । 'बस्टामिट्टेबिमः' ॥

3718. The asarvanamasthana case-endings after 'ashtan' 'eight' have acute accent, when it gets the form 'ashta.'

The word आइन has two forms in the Acc. pl. and the other cases that follow it, namely आइ। The affixes of Acc. pl. &c., are udâtta after the long form आइ। and not after आइ। Thus आइग्रिंग: (Rig Veda II. 18. 4) opposed to आइ। The word आइ। The word आइ। The word आइ। has acute on the last syllable, as it belongs to the class of भूमादि words (Phit I. 21); and by VI. 1. 180 the accent would have been on the penultimate syllable. This rule debars it.

### ३०१९ । शतुरनुमा नवाजादी । ६ । ९ । ९७३ ॥

चनुम् यः श्रद्धात्ययस्तदन्तादन्तोदात्तात्य रा नदाकादिश्व श्रप्तादिवि भक्तिग्रदात्ता स्थात् ' चच्छा रवं प्रयुमा कानुती' । कावति । ' चन्तोदात्तात्' किम् । दधती । ' चभ्यस्तानामादिः] (३६७३) इत्याद्युदात्तः । 'चनुमः' किम् । तुदन्ती । एकादेशोऽत्र उदात्तः । चतुपदेशात्परत्याच्छतुः '-सस्रादे धातुक्रम्-' (३७०३) इति निधातः ॥

3719. After an oxytone Participle in at the feminine suffix 'i' (nadi) and the case endings beginning with vowels (with the exception of strong cases) have acute accent, when the participa affix has not the augment n (i. e is not ont).

The word श्रन्तोदात्तात् 'after an oxytoned word' is understood here. Thus अच्छारव प्रथमा जानती (Rig Veda III. 31. 6). So also क्रयत्रते (III. 2. 80 S. 2990).

If the participle is not an oxytone, the rule does not apply. As ইবর্মা, ইঘনা। Here the accent is on the first syllable by VI. 1. 189. S. 3673. Why do we say 'not having the augment तुम् ?' Observe सुर्देन्सी। Here also by VI. 1. 186. S. 3730, after the root तुद which has an indicatory च, in the Dhâtupâtha being written तुद, the sârvadhâtuka affix श्रह (चत्) is anudâtta. This anudâtta चत्, coalescing with the udâtta च of तुद (VI. I. 162), becomes udâtta (VIII. 2. 5); and VIII. 2. 1 not being held applicable here, the Participle gets the accent, and not the feminine affix.

### ३०२० । उदात्तयणा हत्युवात । ६ । १ । १०४ ॥

उदानस्वाने या यगहल्यूर्वस्तस्मात्यरा नदी श्रशदिविभिक्तिश्व उदाता स्यात् । 'चोर्डे यिची सूत्रतानाम्'। 'युवाने त्री'। खूतं देवाय कायुते सैविचे ॥

3720. The same endings have the acute accent, when for the acutely accented final vowel of the stem, a semi-vowel is substituted, and which is preceded by a consonant.

Thus चादियत्री सून्सानाम् (Rig Veda I. 3. 11), एका नेत्री (Rig Veda VII. 76. 7) सूतं देवाय कन्त्रते स्वित्रे (Rig Veda II. 50. 1). All these are सूच् ending words and have consequently acute accent on the final (VI. 1. 163).

### २०२१ । नोङ्धात्वौः । ६ । १ । १०५ ॥ समयोर्थयाः परे श्रसादय उद्यासा न स्युः । स्रकादन्य्या । 'सेस्प्रीयनः सुर्भाव' ॥

3721. But not so, when the vowel is of the feminine affix 'û' (IV. 1. 66), or the final of a root.

After the semi-vowel substitutes of the udâtta क (IV. 1. 66) or of the udâtta final vowels of the root, when preceded by a consonant, the weak case-endings beginning with a vowel do not take the acute accent. Thus बहाब्न्ध्यां बहाब्न्ध्यां कार्याच्यां, धोरबन्ध्ये from धोरबन्ध्रं, which has acute accent on क, because क्षेत्र is udâtta (III. 1. 3), and the ekâdesa of it, when it combines with the preceding vowel is also udâtta (VIII. 2. 5). The a substituted for क before the ending and, is a semi-vowel substitute of an udâtta (उदान्ध्या); the affix after it would have become udâtta by the last sûtra, but not being so, the general rule VIII 2. 4 applies and makes it svarita. Let us take an example of a semi-vowel substitute of the vowel of a root (धातु-वया)— बुक्क्ट्या; सक्क्ट्यं and ब्लाखा, खल्खं from सक्क्ट्य and खल्खा, खल्खं respectively formed by क्षिय ब्रिंग्र, the second member of the compound retaining its original accent, namely, the oxytone, the semi-vowel being substituted by VI. 4. 83. before the vowel case-endings. So also सन्याका सुम्बे (Rig Veda VI. 66. 3).

### ३०२२ । इस्वनुंड्भ्यां मतुष् । ६ । १ । १०६ ॥

ह्रस्थान्तादन्ते।दात्ताबुटण्य परी मतुबुदात्तः । 'या श्रीब्दुमँ। "दिनुमँ। ईयर्त्ति' । नुटः । 'श्रर्दु यवन्तः कर्या'वन्तुः सखायः' । 'श्रन्तोदानात्' किम् ? 'मा त्व विद्विद्युमान्' ॥

'+ स्वरिवधा व्यञ्जनमिवद्यमानवत् +' इत्येतदत्र नेष्यते । 'मुक्त्यं। इन्द्र'ः । ' नियुत्यान्या युवार्गिक्षे ॥

### '+ रेशब्दाञ्च +' । रेवाँ **इ**ट्रेवतः'॥

3722. The otherwise unaccented mat (vat) takes the acute accent, when an oxytoned stem ends in a light vowel, or the affix has before it the augment n (VIII. 2.16).

The word wentated is understood here also. Thus

यो में डियमा उँदिनिमा इपति (Rig Veda V. 42, 14). So also when मतुण takes सुद्, as मतुण्यातः स्वावंतः स्वावंतः

Vart:—The affix सतुष become acute after the heavy vowel of रे ; as धारेब न = रिवरस्थास्ति। There is vocalisation of य of रिव, as र च च, then substitution of one, as र च, then gnna, as रे in रेवान चट्टेबत: (Big Veda VIII. 2. 13),

#### ३०२३ । नामन्यतरस्याम् । ६ । १ । १०० ॥

मतुषि योद्यस्तदन्तादन्तादातात्परी नामुदात्ते। वा । श्वेतंन्ती सुमतीनाम्, 📭

3723. After an oxytoned stem which ends in a light vowel the genitive ending 'nam' has optionally the acute accent.

Thus: -- चेतन्ती सुमतीनाम् (Rig Veda I. 3. 11).

So also चार्नीनाम् or चार्यानाम्, वायूनाम्, or वायूनाम् कत्र्धाम् or कत्र्धाम् (see VII. 1. 54).

३७२४ । ङ्याक्छन्दिसि बहुत्तम् । ६ । १ । १७८ ॥

ङ्याःपरो नामुदात्तो वा । 'दे <u>वसे</u> नाना'मिभिभञ्जत्रोनास्' । वेत्युक्तेर्नेह । 'वार्यम्तीनां मुस्तो मुन्तु' ॥

3724. In the Chhandas, the ending 'nam' has diversely the acute accent after the feminine affix 'î.'

Thus देवसेनानाम् ऋभिभञ्जतीनाम्, (Rig Veda X. 103. 8). Sometimes it does not take place, as जयन्तीनाम् सहतः (Rig Veda X. 103. 8).

३७२५ । षट्त्रिचतुभ्यी हलादिः । ६ । १ । १७९ ॥

ङ्या एभ्यो इन्तर्गिविधिक्तिकदाता । 'ब्रा बंद्भिष्टू यमा नः'। 'च्रिभिष्ट्यं देव'॥

3725. The case-endings beginning with a consonant, have the acute accent after the Numerals called *shat* (I. 1. 24), as well as after *tri* and *chatur*.

The anuvritti of बन्तोदानाद censes; for the present rule applies even to words like पैंडन and नैंबन which are scute on the initial by Phit II. 5. Thus बग्राँगिम् बह्भिः, बह्भिः, खह्भिः, खह्भिः, खह्भिः, चिभ्यः, जिभ्यः, जिभ्यः, जिभ्यः, चिभ्यः, चतुर्णीम् (See VII. 1. 55) Why do we say 'before case affixes beginning with consonants'? Observe चैतिस्

ਧਾਬ (Vi. 1. 167 and Vii. 2. 99). आ ਬਣਿਸ਼ ਪੁਸ਼ਗ: (Rig Veda II. 18. 4). ਜ਼ਿਮਿ-ਣਾਂ देव ਸ਼ਹਿਨ: (Rig Veda IX. 67. 26).

३०२६ । न गोश्वश्साववर्णराडङ्क्र्ङ्क्रद्रभ्यः । ६ । १ । १८२ ॥

यभ्यः प्रागुक्तं न । 'गवां श्रुका' । 'गोभ्या गृतुम्' । 'शुन किंगु च्छेप म्' । सी प्रथमेकवचनेऽवर्णा-नतात् । 'तेभ्यो युन्धम्' । तेवां पाडि युधी डवंम् ॥

3726. The foregoing rules from VI. 1. 168 downwards have no applicability after go, and 'svan' and words ending in them; nor after a stem which before the case ending of the Nominative singuar has a or â, nor after 'râj,' nor after a stem ending in anch, nor after krunch and krit.

Thus ग्रेंबा, मेंबे, गो भ्याम as in गर्वा शता (Rig Veda I. 122. 7). 1. 168, the case-endings would have got otherwise the accent, which is however prohibited. So also सुग्ना, सुग्नेंबेकार्य सुग्नेंभ्याम्। गोभ्यो गासुम (Rig Veda VIII. 45, 30). Here VI. 1. 169 is prohibited. So also शु ना, शु ने, क्वभ्याम्, परमुश्चना, परमु शुँने and परमश्राम् । शुनिश्चक पम् (Rig Veda V. 2. 7). The word साववणः (सी प्रवर्णः) means 'what has च or जा before सु (1st sing.)' Thus योग्यः, तिभ्यः, किभ्यः। तेभ्योद्यसम् (Rig Veda V.79. 7). तेषां णाष्ट सुधी ख्वम् (Rig Veda I. 2. 1). So also राजा, राजे परमराजा । The word राज् is formed by क्विय affix. श्रह = श्रह्म + क्रिन ; the prohibition applies to that form of this word wherein the nasal is not elided (VI. 4. 30). Thus un start, un a value ! Where the nasal is elided, there the case ending must take the accent; as प्राची पा. भया म्। आह् is also a क्विन formed word. Thus क्रुडिंग, क्रुडिंग, परमक्रुडिंग । कत् is derived from as 'to do' or from any 'to out' by farau; as as an, and and परमक ता । Why has the word क्या been especially mentioned in this sûtra, when the rule would have applied to it even without such enumeration, because in the Nominative Singular this word assumes the form wat and consequently it is साववर्षा: ? The inclusion of चवन indicates that the elision of न should not be considered asiddha for the purposes of this rule. Therefore, the present rule will not apply to words like a and fue which in Nom. Sing. end in at as ना and furn after the elision of न of धनड (VII. 3. 94). Thus the Locative Singular of a will be aft by VI 1. 168; this prohibition not applying, and the affix मतुष will get udâtta after पिता by VI. 1. 176 as पित्रमान। But rule VI. I. 176 will be debarred by the present in the case of वृद्ध वान, because वृद्ध is a साववर्षा ॥

#### ३७२७ । दिवो भल् । ६ । १ । १८३ ॥

दिवः परा भलादिविभक्तिनादात्ता । 'क्युभिर्क्तुभिः'। 'भल् ' इति किम् । 'उप त्यामे द्विवेदिवे ।॥

3727. After div a case-ending beginning with bha or sa is unaccented.

Thus द्यु भ्याम, द्यु भि रक्तुभि: (Rig Veda I. 34. 8). This debars VI. 1. 168, 171. Why do we say 'beginning with a अत् consonant'? Observe उपत्वाने दिवे दिवे दिवे दिवे । 17).

३०२८ । वृ चान्यतरस्याम् । ६ । १ । १८४ ॥ नुः परा भनादिवि भक्ति वेदात्ता । 'विमुर्वेमुानः' ॥

3728. After nri, a case ending beginning with bha or sa is optionally unaccented.

Thus वृक्षिः or वृक्षिः, वृक्षः, नम्यः, वृक्ष्याम्, वृक्ष्याम्, वृक्षुं, वृक्षियमानः (Big Veda IX. 75. 3). But not so चौर, चो ॥

३०२९ । तित्स्व रितम् । ६ । १ । १८५ ॥

निगठव्याख्यातम् । 'क्षं नुनम्' ॥

3729. An affix having an indicatory t, is svarita i. e., has circumflex accent.

Thus विक्रीक्षंम, विश्विकंम, formed by कत् (III. 1. 97). कार्यम, सार्यम् with क्यत् (III. 1. 124). This is an exception to III. 1. 3 which makes all affixes adjudanta. For exception to this rule see VI. 1. 213 &c. क्यनूनम् (Rig Veda I. 38. 2).

३७३० । तास्यनुदात्तेन्डिदद्पदेशाञ्चसार्वधातुकमनुदात्तमहन्विङा । ६ । १ । १८६ ॥

बस्मात्परं समार्वेधातुकमनुदात्तं स्यात् । तासि । कर्ता । कर्तारा । कर्तारा । प्रत्ययस्वराप-वादोऽयम् । बनुदात्तेत् । य बास्ते । क्तिः । 'बुभि चच्छे बन्'तिभः'। बहुपदेशात् । पुरंभुक, चनुस्यतम्' । विस्स्वरोऽप्यनेन बाध्यते । 'वधैंमानं स्वेदमें'। 'तास्यादिभ्यः' किम् । 'बुभि वृधे यंश्वीतः' । उपदेशयद्ववाचेद्व । 'बुते वृषाययांयां'। 'स्यव्याम्' किम् । 'क्षतेष्ठ निम्नानाः' । 'सार्वधातुकम्' किम् । शिष्ये । 'बर्चन्वकोः' किम् । द्वृते । यदधीते । '+ विद्योन्धिविद्योगे नेति बक्तव्यम् +'। बुन्धे राजां यसका 'बनुदात्तस्य च यष्ट्य-' (३६५९) इति सुने भाष्ये स्थितम् ॥

3730. The Personal-endings and their substitutes (III. 2. 124-126) are, when they are sarvadhatuka (III. 4. 113 &c), unaccented, after the characteristic of the Periphrastic future 'tasi' after a root which in the Dhatupatha has an unaccented vowel or a 'n' (with the exception of 'hnun' and 'in') as indicatory letter, as well as after what has a final 'a' in the Grammatical system of Instruction (upadesa).

Thus साधि:, कर्ता, -कर्तारा, कर्तारः, this debars the affix accent (III. 1. 3). Anudattet:—as, जास — जास्ते, वह — वस्ते। हितः —क्ट्र — जूते. छोड् — जेते ; जिल्लाः वह तिक्षः (Rig Veda VII. 104. 8). जत् उपदेशः:—as तु दतः, जुदतः, प जतः, प उतः। पुरु भुजा जनस्यते म् (Rig Veda I. 3. 1). A root taking श्रप् (आ) is considered as taught (upadeśa) as if ending with an आ, as the indicatory letters आ and प are disregarded on the maxim जनुबन्ध स्थानकान्तिकस्यं (= जनवयवस्यं)। Thus पण्यानः, यज्ञमानः। The augment मुद्ध is added by आने मुद्ध VII. 2. 82 which may be explained in two ways; first, the augment मुद्ध is a ded to the final आ of the base (anga) when आन (आनम्ब &c.) follows; or secondly, the augment मुद्ध is added to the base (anga) which ends in आ, when आन follows. In the first case मुद्ध becomes part and parcel of आ, and therefore अद्वयदेश will mean and include an m having such मुद्ध, on the maxim यदाशमास्तद्यश्वाम्यास्तद्यश्वाम स्थाने 'That

to which an augment is added denotes, because the augment forms part of it not merely itself, but it denotes also whatever results from its combination with that augment.' Therefore मुक् will not prevent the verb becoming अतुपदेश । But if secondly मुक् be taken as part of the base which ends in w, then the अध्यावधानुक does not follow an अद्यावधानु because स intervenes. But we get rid of this difficulty by considering मुक् augment as Bahiranga and therefore asiddha when the Antaranga operation of accent is to be performed. The augment मुक्, (ग्) in the last two examples consequently does not prevent the application of the rule. Though the affix शानस् has an indicatory स्, yet कि accent (VI. 1. 163) is debarred by this rule, as it is subsequent. As बर्धमानं स्वे दमें (Rig Veda I. 1. 8).

Why do we say after नामि &c. Observe मानियो ग्रांगत: (Rig Veda III 6. 10) चिन्तानि:। The vikarana बनु is किस् (I. 2. 4) with regard to operations affecting the prior term, and not those which affect the subsequent. Therefore though बनु is considered as किस् for the purposes of preventing the guna of the prior term चि, it will not be considered so for the purposes of subsequent accent. Or the word किस् in this sutra may be taken as equal to चित्रपदेश and not the चातिदेशिक किस् like बनु । Why do we use the word upadesa? So that the rule may apply to पंचादा; पद्माम:, but not to चतः, इष्यः the dual of इन् which ends in न् in upadesa, though before सम् and यस it has assumed the form ह । Therefore इतः, हृष्यः । इत्रोहनाययां (Rig Veda VI. 60. 6). Why do we use the word व (Personal endings)? Observe क्रतोष्ट निमाना formed by भानन् added to इन् (III. 2. 128), which not being a substitute of चट्ट. is not a personal ending like भानस् । Why do we use the word Sarvadatuka? Observe भारते श्रांका किस् मधीते ॥

Vārtika:—Prohibition must be stated of बिद, ईन्स, and बिह् । Thus इन्से राजा (Rig Veda VII. 8. 1).

This is explained in the Mahâbhâshya on sûtra VI. 1. 161. S. 3651.

#### ३७३९ । चादिः विचेऽन्यतरस्याम् । ६ । ९ । ९८७ ॥ विजन्तस्यादिब्दानो वा । 'याव्रिष्टं वृर्तिरम्बिनो ॥

3731. In 'sich' Aorist, the first syllable may optionally have the acute accent.

The word खदात is understood here. Thus, मा हि कार्छाम्, मा हि कार्छाम् ; मा हि नौविष्टाम or मा हि नाविष्टाम् ॥ So also यासिष्टं वर्तिरिश्विना (Rig Veda VII. 40. 5 and VII. 67. 10).

### ३७३२ । चलि च सेटीडन्ता वा । ६ । १ । १८६ ॥

सेटि थलन्ते परे इहुदातः श्रन्ता या श्वादिर्वा स्यात् । यदा नैते प्रयस्तदा 'लिति ' (३६०६) इति प्रत्ययात्पूर्वमुदासम् । लुलविय । प्रत्र चत्वाराऽपि पर्यायेगीदात्ताः ॥

3732 Before the ending that of the Perfect, second person. singular, when this ending takes the augment i, the acute accent falls either on the first syllable, or on this i, or on the personal ending.

Thus हैं सिंद्य, नुर्स विद्य, नुर्सार्द्य, and नुर्साद्य । As द्यन has an indicatory न् the syllable preceding the affix may have also the accent (VI. 1. 193). Thus we get the four forms given above. In short, with सूच termination, the accent may fall on any syllable. When the द्य is not सेंद्र, the accent falls on the root and we have one form only by निद् accent (VI. 1. 193 S. 3676):— द्यांच ॥

३०३३ । उपाँत्तमं रिति । ६ । १ । २९० ॥ रिरप्रत्ययान्तस्योपोत्तममुदार्सं स्थात् । 'यदाद्यवनीये '॥

#### दति प्रत्ययस्वराः॥

3733. What is formed by an affix having an indicatory ra has acute on the penultimate syllable, the full word consisting of more than two syllables.

A penultimate syllable can be only in a word consisting of three syllables or more. Thus करवा बस् and हरवा वस्त formed by बानीयर् (III. 1. 96); पदुका तीयः, सहना तीयः by जातीयर् (V. 3. 19) यदाहयनीय । This debars III. 1. 3.

Here end Affix-accents.

#### श्रथ समासस्वराः ।

# CHAPTER IV. ACCENT OF COMPOUNDS.

३०३४ । समासस्य । ६ । ९ । २२३ ॥ जन्त उदात्तः स्यात् । 'यन्तुचियंम्' ॥

B734. A compound word has the acute on the last syllable.
Thus আর বিষয়ে (Rig Veda I. 4. 7). The consonants being held to be non-existent for the purposes of accent; the udâtta will fall on the vowel though it may not be final, the final being a consonant.

६७३५ । बसुब्रीही प्रक्रत्या पूर्वपदम् । ६ । २ । ९ ॥

उदानस्वरितयोगि पूर्वपदं प्रकत्या स्यात्। 'मुत्यिष्टिचत्रव'वस्तमः'। 'उदात्त-' इत्यादि किस्। धर्वानुदात्ते पूर्वपदे समासान्तोदात्तस्वमेव यथा स्यात्। समपादः॥

3735. In a Bahuvrîhi, the first member preserves its own original accent.

The word using means here the accent—whether udatta or svarita—which is in the first member: usaul means, 'retains its own nature, does not become modified into an anudatta accent.' By the last rule the final of a compound gets the accent, so that all the preceding members lose their accent, and become anudatta, as in one word all syllables are unaccented except one, VI. 1. 158. Thus the first member of a Bahuvrihi would have lost its accent and become anudatta; with the present sûtra commences the exceptions to the rule that the final of a compound is always udatta. Thus united a udatta:

The words udâtta, and svarita are understood in this aphorism. Therefore if all the syllables of the purvapada are anudâtta, the present rule has no scope there, and such a compound will get udâtta on the final by the universal rule enunciated in VI. I. 223. Thus समभागः, here सम being all anudâtta, the accent falls on n a

३७३६ । तत्युक्षे तुल्यार्थेवृतीयासप्रम्युपमानाव्ययद्वितीयाङ्गत्याः। ६ । २ । २ ॥

सप्तिने पूर्वपद्रभूतास्तरपुर्वे प्रकर्णा। तुल्यव्येतः । 'कत्यतुल्याक्या चलात्या' (७४६) सति तत्युरवः । किरिया काणः किरिकायः । 'पुत् यन्तन्त्र्यत्यक्षम्' । अन्त्रयति मादके सन्द्रे सकेति सप्तमीतत्यस्यः । सस्ती व्यासः ॥

'+ प्रथ्यये नज्कुनिपातानाम् +' । प्रथन्नो वा एवः । 'परिवसनम्' सिम् । स्नात्याकासकः ।

मुहुर्तमुखम् भारतो व्याम् ॥

- 3736. In a Tatpurusha, the first member preserves its original accent, when it is a word (1) meaning 'a resemblance', or (2) an Instrumental or (3) a Locative or (4) a word with which the second member is compared, (5) or an Indeclinable, or (6) an Accusative, or (7) a Future Passive Participle.
- Thus (1) तु स्वयंता: 1 This is a Karmadhâraya compound formed under II. 1. 68, S. 749 and तुस्य being formed by यत् is acutely accented on the first (VI. 1. 216).
- (2) When the first member is in the Instrumental case, as:—下元本证: (II. 1. 30). fants: is formed by the Unadi affix 文 to 本 (Un. IV. 143), and it being treated as a fant (Un. IV. 142) has udatta on the final.
- (3) When the first member is a word in the Locative case, as प्रतयसम्बद्धन्यसम् (Rig Veda I. 4. 7). Here सन्दर्धत्यसम् is a Locative Tatpurusha compound. सन्दर्थत् is an epithet of Indra. सन्दर्थतः = सादके = सन्द्रे सखस् ॥
- (4) When the first member is a word with which the second member is compared, as:— शस्त्री श्यामा ॥ These compounds are formed by II. 1. 55. शस्त्री is formed by Gaurâdi डोच and is final-acute.
- (5) When the first member is an Indeclinable as, a unitarium: (Rigiveda VI-67. 9). The Indeclinable compound has udatta on the first, it is formed by II. 2. 5.

Vart:—In cases of Indeclinable compounds, the rule applies only to those which are formed by the negative Particle w, by स, and by Particles (nipâta). Though नञ् is one of the Nipâtas, its separate mention indicates that नञ्-accent debars even the subsequent कत्-accent as चक्कांग्र: (III. 3. 112, S. 3389). Therefore, it does not apply to चारवाकासक: which has acute on the final and belongs to Mayúravyansakâdi class.

- (6) When the first member is in the accusative case, as: मुद्दू त सुख्य ।
  They are formed by II. 1. 29. सुदूत belongs to एवोदरादि class and is acutely accented on the last.
- (7) When the first member is a Kritya-formed word, as, भोड्यो ब्याम्। The compounding is by 11. 1. 68. भोड्य is formed by ग्यम् and has svarita on the final: (VI. 1. 185).

### ३७३० । वर्षी वर्षेष्यनेते । ६ । २ । ३ ॥

वर्णवाचिम्युनरपदे शतवर्षिते वर्यावाचि पूर्वपदं प्रकत्या तत्युक्ते। कष्णसम्बद्धः। सोडित कस्माचः। कष्णप्रद्धो नक्षत्रययान्तः। सोडितप्रद्ध इतचन्तः। 'वर्षः' किम्। स्रमहःर्वः। 'वर्षेतु' किम्। कष्णतिसाः। 'सनेते' किम्। कष्णैतः॥

3737. The first member of a Tatpurusha preserves its original accent, when a word denoting color is compounded with another color denoting word, but not when it is the word eta.

Thus क्रम्ब सारही, सो दिसकल्यायः । क्रम्ब is formed by नव्ह affix (Un. III. 4) and has acute on the final (III. 1. 3). सोचिस is formed by the affix सन् added to उद्ध (Un. III. 94) and has acute on the first (VI. 1. 197).

Why do we say 'color-denoting word' ! Observe परमक्तवाः (VI. 1. 223), Why do we say 'with another color-denoting word' ? Observe कवातियाः (VI. 1. 223). Why do we say 'but not when it is इत' ! Observe कवाति ः। The compounding takes place by II. 1. 69.

### ३०३८ । गाधनवययोः प्रमाये । ६ । २ । ४ ॥

यतयोडसरपदयोः प्रमाखवाचिति तत्युववे पूर्वं पदं प्रकृत्या स्वात् । श्रादित्रगाधमुदकम् । तत्य-भाकम्पर्यक्रमः गोमवक्षम् । यावद्गवे दीवते तावदित्यर्थः । श्रादित्रश्रव्द ९७वन्ता सध्योदासः । पृक्षस्यमिक्सपरिक्वेदमार्थं न पुनरायास स्व । 'प्रमाखे' किम् । परमगाधम् ॥

3738. The first member of a Tatpurusha preserves its original accent, when the second term is 'gâdha' or lavana, and the compound expresses a 'measure or mass.'

Thus चरि सगाध्यसम् 'water as low or fordable as an Aritra i. e. of the dapth of a pestle,' बो सवसम्, 'so much salt as may be given to a cow.' These are Genitive Tatpurusha compounds. चरित्र is formed by the affix इत added to च (III. 2. 184), and has acute on the middle (III. 1. 3): बेर is formed by देर (Un. II. 68) and has acute on the final चेर। The word प्रमाण here denotes 'quantity,' measure,' 'mass,' 'limit,' and not merely the length. The power of denoting measure by these words is here indicated by and is dependent upon accent.

When not denoting units we have utuning (S. 3734).

# ३०३८ । दायाद्यं दायादे । ६ । २ । ५ ॥

तत्पुरुवे प्रक्रत्या । धनदायादः । धनग्रब्दः व्युप्रत्ययान्तः प्रत्ययस्वरेणाद्युदातः । 'दापाद्यम्' विम् । परमदायादः ॥

3739. In a Tatpurusha compound, having the word dayada as its second member, the first member denoting inheritance preserves, its original accent.

Thus विद्धारायादः, धैनदायादः। The word धन is derived by adding क्या to धाइ (Un. II. 81). Though the Unadi Sutra II. 81 ordains क्या after the root धा preceded by नि, yet-by the rule of बहुत (III. 3. 1) it comes after धा, also when it is not preceded by नि, and धन has acute on the first (III. I. 3).

Why do we say 'when meaning inheritance'? Observe utwarara: (VI. 1. 223) taking the final acute of a compound,

#### ३०४० । प्रतिबन्धि चिरक्रच्छयोः । ६ । २ । ६ ॥

प्रतिबन्धवाचि पूर्वपढं प्रकत्या स्तयोः परतस्तत्युववे। गमनचिरम् । व्याहरणकच्छ्रम् । गमने कारणविज्ञस्तया चिरकासभावि कच्छ्रयोगि वा प्रतिबन्धि जायते। 'प्रतिबन्धि' किम्। सूपकच्छ्रम् ॥

3740. In a Tatpurusha compound, having the words chira or krichchhra as its second member, the first member, when it denotes that which experiences an obstacle, preserves its original accent.

Thus মুনলিবন, or व्याईरणकाक्ष्म। The words गमन and व्याहरण are formed by स्नुद् affix, and have जिल्ल accent (VI. 1. 193). This compound belongs either to the class of Mayûra-vyansakâdi (II. 1. 72), or of an attribute and the thing qualified. When going to a place is delayed owing to some defective arrangement or cause, or becomes difficult, there is produced an obstacle or hinderance, and is called गमनचित्रं or गमनकाकृष्यं। Why do we say 'which experiences a hinderance'? Observe मूजकाक्ष्म।

#### ३०४९ । परेंद्रियदेशे । ६ । २ । ० ॥

व्याजवाचिनि पदशब्द उत्तरपदे पूर्वपदं प्रकत्या तत्युक्ते । ग्रूत्रपदेन प्रस्थितः । उच्छारपदेन । सूत्रशब्दो चल्रनः उद्घारशब्दो चल्रन्तः । 'श्रपदेशे 'किम् , दिव्युपदम् ॥

3741. In a Tatpurusha compound, the first member preserves its original accent, when the second member is the word pada denoting 'a pretext.'

The word आपदेश means 'a pretext,' 'a contrivance.' Thus सू अपदेन प्रस्थितः। Gone on pretext of voiding urine or excreta.

The word मूच is derived by adding the affix छून to the root मुच्, the क being substituted for उच् of मुच्, (Un. IV. 163), and has acute on the first (VI. 1. 197) or it may be a word formed by छञ् to the root मूचपित। The word उद्धार is also formed by घञ् and by VI. 2. 144, S. 3878, has acute on the final. The compounding takes place by II. 1. 72 or it is an attributive compound.

Why do we say 'when meaning a pretext ?' Observe विका: पदम् = विका

### ३०४२ । निवासे वात्रजायो । ६ । २ । ८ ॥

निवातश्रको परे वातत्राग्रवाचिनि तत्पुरुषे पूर्वग्दं प्रकत्या । कुटीनिवातम् । **कुटानिवातम् ।** कुटीश्रको गैरादिङोबन्सः । कुटाशको सगन्तः । यगन्तः इत्यन्ये । 'वातत्राग्ये' किम् । राजनिवाते वस्रतः । निकातश्रकाथं कठः पार्थ्वं ॥

3742 In a Tatpurusha compound, the first member preserves its original accent, when the second member is the word 'nivâta' in the sense of 'a protection from wind.'

Thus कुट्टोबं निवातं = कुटीबियातम्। The word निवात is an Avyayibhåva compound = वातस्य क्रभावः (IL 1. 6): or a Bahuvrihi=निब्द्धो वाताऽस्मिन्। The word कुटीबियातम् &c., are examples of compounds of two words in apposition. कुटी is formed by क्रीव् (IV. 1. 41), and has acute on the last (III. 1. 3). Some say that कुटा is derived from कु by adding un with the augment दक्क and treating it as किन, it has the acute on the first; others hold that it is derived by the affix सक् to कु and the affix has the accent. The a here is not indicatory but part of the affix.

Why do we say when meaning a shelter from wind '? Observe राजनियाते वस्ति = ' he lives under the shelter of the king,' Here निवास = पाक्ते or vicinity.

#### ३०४३ । शारदेऽनार्तवे । ६ । २ । ९ ॥

ऋती अवमार्तत्रम् । तदन्यवाचिनि शारदशब्दैः परे तत्युश्वे पूर्वपदं प्रकृतिस्वरं स्यात् । रक्तु शारदमुदक्षम् । शारदशब्दी नूतनार्थः । तस्यास्वपदिवयद्यः । 'रक्क्वाः सद्य उद्धृतम्'। रक्त्र्शब्द 'स्वजेरतुन्त्व' इत्वाद्युदात्तो व्युत्पादितः । 'श्रवातंवे 'किम् । उत्तमशारदम् ॥

3743. In a Tatpurusha compound, the first member preserves its original accent, when the second member is the word 'Sarad' having any other sense than that of 'autumnal.'

The word आसंब means appertaining to season (च्युत) i. e., when the word आरद does not refer to the season of आरत् or autumn. Thus रेड्युआरदमुदक्षम् 'fresh drawn water.' The word आरद means here 'fresh,' 'new': and it forms an invariable compound: The word रड्यु is formed by उ affix added to सूज् (Un. P. 15), the श being elided. The affix उ is treated as जित् (Un. I. 9) and the accent falls on the first syllable (VI. I. 197).

Why do we say 'when not meaning autumnal'? Observe उत्तमधारदेव् the best autumnal grass &c.' (V1. L 223),

### ३०४४ । ऋष्यप्कवाययोजिती । ६ । २ । १० ॥

यसयोः परतेः जातिवाचिनि सत्पुरुवे पूर्वपर्वः प्रक्रतिस्वरमः। कठाध्वयुः । दीवारिककवायम् । कठग्रद्धः पचाद्यः जन्तः । सस्मात्-'वैश्वम्पायनोन्तेवासिभ्यवव' (९४८४) दति विकः 'कठचरकाल्लुक् (९४८७) दति लुक् । द्वारि नियुक्तः दति ठक्रयत्ते।दात्ते दीवारिकश्रद्धः । 'जाती 'किम् । परमाध्वर्यः ॥

3744. In a Tatpurusha compound denoting a genus, the first member preserves its original accent, when the second member is the word way or sauz: 1

Thus कर्टाध्यपुर:। This is an Appositional compound denoting genus or kind,' with a fixed meaning. कर is derived by बाब् affix (III. L. 34), and to it is added the Taddhita affix विक्रेंग (IV. 3, 103 S, 1484), in the sense of करेंग प्रोक्त (IV. 3, 101), and the affix is them elded by IV. 3; 107, S, 1487.

So also देशवारिक तथायम् । This is a Genitive compound. The word देशवारिक is formed by दक् affix alled to द्वार and has some on the final (VI. 1. 165). Why do we say when meaning a genus ! Observe, परमाध्य पु:, परमक्षाय: (VI. 1. 223).

### इ-४५ । सदृशप्रतिरूपयोः सादृश्ये । ६ । २ । ११ ॥

चनयोः पूर्वे प्रकत्या । पित्रसद्धाः । 'साद्धार्य' किन् । परमसद्धाः । समासार्थोऽत्र पूज्यमानसः न साद्धयम् ॥

3745. In a Tatpurusha compound expressing resemblance with some one or something, the first member preserves its original accent, when the second member is 'sadrisa' or 'pratirupa'

Thus पित्तसतुत्राः; The word पित्त is formed by Upadi affix सुख् (Un II. 95) and is finally accented. Why do we say 'when meaning resemblance'? Observe यरससत्त्राः (VI. 1. 223): here the sense of the compound is that of 'honor' and not 'resemblance.'

# ३०४६ । द्विगौ प्रमाखे । ६ । २ । ९२ ॥ 📑

द्विगानुत्तरपर्वे प्रमाणवाचिति तत्पुरवे प्रवेपदं प्रकृतिस्वरम् । प्राच्यसप्तसमः । सप्त समाः प्रमाणमस्य । 'क्ष्ममाणे से। द्विगोर्नित्यम् ' इति मात्रवे। सुन्द् । प्राच्यस्य प्राव्यस्य । प्राच्यस्य सान्धस्य । प्राच्यस्य । प्राच्यस्य । प्राच्यस्य प्राव्यस्य । प्राप्ति । प्राप्त

3746. In a Tatpurusha compound denoting 'measure or quantity', the first member preserves its original accent, when the second member is a Dvigu.

Thus प्राच्यसप्ताः। The word स्पासमः = स्पासमः प्रमाणमस्य । the affix माच्य् denoting 'measure' (V. 2.37. S. 1838) is elided (See V. 2.37. S. 1838 Vart) प्राच्य-च्यासी सप्तासम्बद्ध = प्राच्यस्प्रस्यः 'an Eastern seven-years old'; प्राच्य has acute on the first. Why do we say 'before a Dvigu'! Observe ज्ञोहिषस्यः। Why do we say 'when denoting measure!' Observe प्रामसप्तसम्म।

# इ०४९ । गन्तव्यपर्ययं वास्त्रिक्षे । ६ । २ । १३ ॥

वाणिज्ञाक्ये परे तत्पु वर्षे गन्तव्यवानि प्रव्यवाणि च पूर्वपर्व प्रकतिस्वरम् । मद्रवाणिजः सप्तमीसमासः । मद्रश्रक्ये रक्तत्ययान्तः । 'गन्तव्य इति किम् । प्रमर्वाणिजः ॥

3747. Before the word 'vanij' 'a trader,' the first member of a Tatpurusha preserves its accent, when it is a word specifying the place whither one has to go, or the ware in which one deals.

Thus सहैवाधिक: सहावितु गत्या ध्यवहरिन 'the Madra merchants i. ह. 'who trade by going to Madra 'All these are Locative compounds. सह is derived by दक् affix (Un II. 11) and is acutely accented on the last (VI. 1. 165). In the sense of एएए we have : बोबाधिक: 'a dealer in cows;' श्रेष is finally accented (Un II. 67).

Why do we say 'the place whither one goes, or the goods in which o a deals ?' Observe परमदाधिजैं: ॥

# ३०४८ । माजीपजीपक्रमच्छाये नपुं सक्षे । ६ । २ । १४ ॥

मात्रादिषु परते। नपुंसकवाचिति तत्यु इवे स्वाः। भिद्यायासुल्ययमार्गः भिद्यामात्रम् । भिद्यायब्दे। 'गुराष्ट्रं दकः (३२८) इत्यप्रत्ययान्तः। प्राणिन्युषत्रम् । प्राणिन्युष्ट प्राट्युदातः। नन्दोपक्रमम् । नन्दत्रब्दः । पश्चासाजन्तः । रतुष्कायम् । रतुष्कयः श्रास्त्रदात्तो नित्त्वात् । 'नपु ससे' वित्तम् । सुराष्काया ॥

3748. The first member of a Tatpurusha preserves its accent before the words 'matra,' 'upajña,' 'upakrama', and 'chhaya' when these words appear as neuter.

Thus भिद्यासार्थ। The word सामा is here synenymous with तुष्य, the phrase being = भिद्यायास्त्रस्थासार्थ, and is a Genitive compound. The word भिद्या is derived from भिद्या, by the feminine affix w (III. 3. 103. S. 3280), and has acute on the final (II. 1. 3). So also with उपक्रम, as पाणिन्यप्रसम् (see II. 4. 21). All these are Genitive compounds. The word पाणिन is acutely accented on the first. So also with उपक्रम, as बन्द्रा पद्मसाणि सानानि। The word नन्द्र is formed by भाष्य (III. 1. 144). The Tatpurusha compounds ending in उपना and उपक्रम are neuter by II. 4. 21. So also with काया, as क्षेत्रकायम्। The word चृष्युं is derived from एक by उ affix (Un. 1. 13), and it being treated as नित् (Un. I. 9) the acute falls on with first syllable (VI. I. 197). The compound is a Genitive Tatpurusha— प्रवाण क्ष्या; and it is Neuter by II. 4. 22. When the compound is not a Neuter we have क्ष्याक्षाया (II. 4. 25).

# ३२४८ । सुस्रिपयवार्ष्ट्ति । ६ । २ । ९५ ॥

यतयोः प्राप्तोर्षितवाचिनि तत्पुरवे तथा । गमनप्रियम् । गमनसुकाम् । संमनश्रक्टे सित्स्वरः 'स्रिते' किम् । परमसुकाम् ॥

3749. The first member of a Tatpurusha preserves its accent when the second term is sukha or priya, and the sense is 'to feel delight, or is good.'

Thus ग्रेमनसुकाम 'the pleasure of going.' ग्रेमनियम् । These are appositional compounds. The word समन is formed by खुद affix and has acute on the sylla le preceding the affix (VI. I. 193). The word sukha and priya have the sen e of ख़िल or 'well' 'good,' 'beneficial,' '. c. when the thing denoted by the first term the cause of pleasure or delight. When this is not the sense we have प्रसामान ॥

### क्रुप्रा प्रीती चाहा राष्ट्र

प्रीता सुम्यायां मासुक्तम् । ब्राष्ट्राक्यसुक्तं पायसम् । क्राणियेश्वक्तासः । ब्राष्ट्राक्षकाश्चावदेशः इत्यास्त्वरेकान्त्रादान्ते । 'प्रीते' किम् । राजसुकाम् ॥

3750. The first member of a Tatpurusha preserves its accent, the second term being sukha or priya in the sense of 'agreeable to one, or desired.'

Thus ब्राह्मर्गें सुखं स्वयं 'the sweetmilk desired by or agreeable to the Brahmanas,' क्रान्नियोग्रनध्यायः &c. The words ब्राह्मरण and क्रान्न bave acute on the final being formed by the affixes आणु and स्वाप्त respectively (V 4. 62 and III. I. 3). When not meaning agreeable to or desired, we have राजमुख्यम्, ॥

इञ्चर्षः स्वामिनि । ६ । २ । ९० ॥ स्वामिम्बद्धे परे स्ववःचि पूर्वपदं तथा । गोस्वामी । 'स्वम्' विमः । परमस्वामी ॥ 3751. In a Tatpurusha compound, having the word 'svamin' as its second member, the first term, when it denotes the thing possessed, retains its original accent.

Thus में स्वामी। When the first member is not a word denoting possession, we have परमस्वामी ॥

३९५२। पत्यावैश्वर्ये। ६। २। ९८॥

'दम्ना यचपतिर्दमे' ॥

3752. In a Tatpurusha ending in pati when it means 'master' or 'lord,' the first member preserves its original accent.

Thus तमूना यद्यपतितमें (Rig Veda I. 60, 4). The word यह is formed by क

३०५३ । न भूवाक्विद्विधिष्। ६ । २ । ९९ ॥

यतिश्रक्ते परे रेश्वर्यवाचिनि तत्पुरुवे नैतानि प्रकत्याः। भुवः वतिर्भूपतिः। वाक्पतिः । चित्पतिः। दिधिवृपतिः ॥

3753. The words भू, बाक, चिल, and दिशिष्, however, do not preserve their original accent in a Tatpurusha, when coming before the word pati denoting 'lord.'

This debars the accent taught by the last aphorism. Thus মুঘান:, আজ্থানি:, বিভিন্তানি: ম All these are Genitive compounds and are finally accented by VI. I. 223.

३०५४। वा भुवनम् । ६। २। २०॥

उत्तविषये । भुवनपतिः । 'भूतूपूर्यस्किभ्यः-' इति व्युवन्तो भुवनश्रद्धः ॥

3754. The word bhuvana may optionally keep its accent in a Tatpurusha, before piti denoting 'lord.'

Thus भुवनपति: or भुवनपति: । The word भुवन is formed by कान् (Up. II. 80), and has acute on the first (VI. I. 197).

इ०५१। गागङ्काबाधनेदीयस्य संभावने । ६ । २ । २९ ॥

श्रीस्तत्वाध्यवसायः संभावनम् । गमनाश्रङ्कमस्ति । गमनाक्षधम् । गमननेदीयः । गमनमा-श्रङ्कपत शाकाध्यते निकटसरमिति वा संभाव्यते । 'संभावने' किम् । परमनेदीयः ॥

3755. Before चाराङ्क चावाच, and नेदीयस, the first member in a Tatpurusha compound preserves its original accent, when it treats about a supposition.

The word संभावनम् = बस्तित्वाध्यवसायः 'the hesitation about the existence of a thing.' Thus ग्रेंसनाशक् वर्त ते 'one fears the journey'; Similarly ग्रेंसनाश्चास्य वर्त ते = ग्रमनं वाध्यते इति संभाव्यते 'it has stepped in as an obstacle to journey.' Similarly ग्रेंसननेदिधा वर्त ते = ग्रमनिसित भिकटतर्रामित संभाव्यते 'the journey stands directly before.'

Why do we say 'when a supposition is meant'? Observe परमनेदीय:। All the above words are formed by स्वट् affix and have सित् accent. (VI. 1. 193).

३०५६। पूर्वे भूतपूर्वे। ६।२। २२॥

चाळो भूतपूर्व: चाळा पूर्व:। पूर्व शब्दो स्तिविषये भूतपूर्वे वर्तते। 'भूतपूर्वे' किन्। परमपूर्वः॥

3756. The first member of a Tatpurusha compound preserves its original accent when the word 'purva' is the second member, and the sense is 'this had been lately—.'

Thus widi भूतपूर्व: = कार्ट्यपूर्व: 'formerly had been rich.' The compound must be analysed in the above way. The compounding takes place by II. 1, 57 or it belongs to Mayûra-vyansakâdi class.

Why do we say when meaning 'had been lately.' Observe परमपूर्व: , which should be analysed as परमचासा पूर्व चीत। If it is analysed as परमा भूतपूर्व: then it becomes an example under the rule and not a counter-example. In order therefore, to make this rule applicable we must know the sense of the compound.

# ३०५०। सविधसनीडसमर्यादसवेशस्देशेषु सामीप्य । ६ । २ । २३ ॥

यबु पूर्वं प्रकर्षा । मदसविधम् । गान्धारसनीहम् । काष्मीरसमर्यादम् । मद्रसर्वेष्ठम् मदस्वेष्ठम् । स्वामीरवे किम् । सक् मर्यादवा समर्यादं चेत्रम् । चेत्रसमर्यादम् ॥

3757. The first member of a Tatpurusha compound preserves its original accent, when the second member is सविध, सनीड, समयांद, सवेश. and सदेश in the sense of 'what can be found in the vicinity thereof.'

Thus सद्धिविधम्, गान्धार्थनीहम्, काश्मीरसमयांदम्, महँसवेशम् and महँसवेशम्। The accents of these words have been taught before in Sûtras VI. 2. 12, 13. The words सविध &c., are derived from सञ्च विध्या &c., but they all mean 'in the vicinity': सद्सविधं - महाणां सामीप्यम्। Why do we say 'when meaning in the vicinity thereof? Observe सङ्ग मर्यादया वर्तते = समर्याद खेत्रम् 'a field having boundary.' चैत्रस्य समर्यादं = चेत्रसमर्यादम् 'the bounded field of Chaitra.'

### ३७५८ । विस्पष्टादीनि गुणवचनेषु । ६ । २ । २४ ॥

विस्पष्टकटुकम् । विस्पष्टग्रस्तो 'र्गात्रवन्तरः' (३७८३) इत्याद्युदातः । 'विस्पष्ट-' इति किम् । परमनवयाम् । 'गुगा-' इति किम् । विस्पष्टब्राष्ट्रगणः । विस्पष्ट । विश्वित्र । व्यक्त । संपन्न । परिदृत्त । कुशन । ७एन । निपुर्या ॥

3758. The words 'vispashta' &c. preserve their accent when followed by an Adjective word in a compound.

Thus धि स्पष्ट कदुकम्। The compounding takes place by II. 1. 4. and it should be analysed thus विस्पष्ट कदुकम्।

The word facuse has acute on the first by VI. 2. 49. The word (2) facus is also acute on the first as it gets the accent of the Indeclinable. Some read the

word as विश्वास:, which being a Bahuvrihi has also first acute. The word (3) व्यक्त has svarita on the first by VIII. 2. 4. The remaining words of this class are (4) उपरें, (5) पेंद्र or कर्, (6) पेंपरेंग, (7) कुश्वें (8) व्यक्त and (9) निष्यों. Of these, the word संपर्ध has acute on the final by VI. 2. 144; पेंद्र is formed by उ (Un. 1. 18), which being considered as नित् (Un. 1. 9), it has acute on the first. पिश्वास is formed by का to the root पद, and is finally acute (VI. 2. 144). कुश्वस has accent on the final, being formed by a kyit affix (कुश्वास कार्ति=कुश्वा; का स्वारोने, or Un. I. 106). चपस being formed by a चित् affix (Un. I. 111), has acute on the final (VI. 1. 163), for चित्र is understood in the Unadi sûtra Un. I. 111 from sûtra Un. I. 106. The word निष्य has acute on the final by VI. 2. 144, being formed by का affix added to प्रया &c.

Why do we say 'of विस्पष्ट &c., ! Observe पाससवर्तीम् having acute on the final. Why do we say 'when followed by a word expressing a quality'! Observe विस्पष्टत्राष्ट्रमञ्जास्यः :

# ३०५९ । श्रुज्यावमकन्यापवत्सु भावे कर्मधास्ये । ६ । २ । २५ ॥

'म' 'स्य' 'स्वस' 'सन् ' श्रत्यादेशवित प्रापवाचिति श्रेत्रपदे भाववाचि पूर्व पदं प्रकर्णा । गमनचेष्ठम् । गमनच्यायः । गमनावसम् । गमनकिन्छम् । गमनपाणिष्ठम् । 'स -' श्रत्यादि किम् । गमनचेशभनम् । 'भावे' किम् । गम्बते नेनेति गमनम् । गमनं चेया गमनचेथः । कर्म-श्रति किम् । श्रद्धीशमासे मा भूत् ॥

3759. In a Karmadharaya compound, the first member consisting of a Verbal noun 'bhava' preserves its original accent before adjective forms built from 'sra' (V. 3. 60), 'jya' (V. 3. 61) 'avama' and 'kan' (V. 3. 64), and before a form built from the word 'papa.'

Thus ग्रेंसनचेष्ट्रम्, ग्रेंसनच्यायः, ग्रेंसनायसम्, ग्रेंसनक्रिनेट्रम् ग्रेंसनपापिट्रम् । ग्रसन is a स्यूट् formed word and has सित् accent i.e., on the first syllable, (VI. 1. 193). The words च, उद्य, and क्षत्र are substitutes which certain adjectives take in the comparative and superlative degrees, and the employment of these forms in the sûtra indicates that the comparative and superlative words having these elements should be taken as second members, and so also of चाच, the comparative and superlative are taken, for this is the meaning here of the word चाचवत्।

Why do we say 'च &c.' ? Observe गमनभाभनम्। Why do we say 'a verbal Noun' ? Observe गमनभेषः = गमनभेषः a better carriage where the word' गमन is = गम्मतिनेन 'a carriage' here स्पुट् is in the sense of करण and not भाव (III. 1. 117. S. 3293). Why do we say 'a Karmadhâraya compound'? Not so in the Genitive compound.

### ३७६०। सुमारस्य । ६। २। २६ ॥

कर्मधारये। सुमारचम्या । सुमारचब्दोऽन्तोदातः ॥

3760. The word 'kumara' preserves its original accent, when standing as a first member in a Karmadharaya compound.

Thus want unat ! The word want has acute on the final, as it is derived.

from the root जुनार क्रोडायाम् with the affix श्रम् of प्रचादि। By II. 1.70, S. 752 it is ordained that जुनार is compounded with समग्र &c.

### ३७६९ । चादिः प्रत्येनित । ६ । २ । २० ॥

कुमारस्यादिकदातः प्रत्वेनसि परे कर्मधारये । प्रतिगतमेनेाऽस्य प्रत्येनाः । कुमारप्रत्येनाः ॥

3761. In a Karmadhâraya compound of Kumâra followed by pratyenas, the acute falls on the first syllable of Kumâra.

The word प्रत्येनस् = प्रतिगत नेनाऽस्य । Thus कु मारप्रत्येनाः ॥

# ३७६२ । पूर्वेष्ट्रन्य तरस्याम् । ६ । २ । २८ ॥

पूगा गणास्तेषूत्रं वा । सुमारचातकाः । सुमारकोमूताः । साद्युदात्तत्याभावे सुमारच्चेत्वेच भर्वात ॥

3762. The first syllable of Kumara is acute optionally, when the second member is a word denoting 'the name of a horde.'

The word पून means 'a multitude, a collection &c.' Thus कुँ मारवातका: or कुमारवातका: (VI. 2. 26), or कुमारवातका:। So also with कुँमारें जोमुतका:। Here खातक &c, are horde-names; and the affix ज्यां is added to them by V. 3. 112: which is elided in the Plural by II. 4. 62. In the above examples when the word 'Kumåra' is not accented on the first syllable, it gets accent on the last by VI. 2. 26, when the प्रतिपदोक्त maxim is not applied; when that maxim is applied, the final of the compound takes the accent by the general rule VI. 1. 223.

# ३०६३ । रगन्तकालकपालभगालश्ररावेषु द्विगी । ६ । २ । ३० ॥

यतु परेषु पूर्वे प्रकत्या । पञ्चारकयः प्रमाणमस्य पञ्चारकिः । दशमासान्भूता दशमास्यः । पञ्चमासान्भूतः पञ्चमास्यः । 'तमधीक्टे —' क्रत्यधिकारे द्विगे।र्यष् । पञ्चकपासः । पञ्चभगासः पञ्चशरावः 'तः संख्यायाः' कृति पञ्चञ्चन्द्र साद्युदात्तः । 'कृगन्तादिषु' किम् । पञ्चाद्रवः । 'द्विगै। किम् । परमारकिः ॥

8763. In a Dvigu compound, the first member preserves its original accent, before a stem ending in a simple vowel, with the exception of a (ik), before a word denoting time, as well as before 'kapāla,' 'bhagāla' and 'śarāva.'

Thus पुँडवार्राज्ञ: I The above is an example of Taddhitartha Dvigu (II 1 52) equal to पंचारज्ञथः प्रमाणामस्य, the प्रमाणा denoting affix मानच् is always elide! in Dvigu (V. 2. 3 Vart). So also देशमास्यः = दश मासान् भूतो । So also पंचास्यः "This is also a Taddhitartha Dvigu (II. 1. 52), formed by the affix प्रप् (V. 1.80-82 S 1744-46). So also पंजा चक्रपालः, पंजा चम्मालः, पंजा चरायः । These are also Taddhitartha Dvigu formed by IV. 2. 16, the affix प्रमण् being elided by IV. 1. 88. The word पंजा चन्न is first acute by Phit (II. 5).

Why do we say "before an चूगम्त stem &c "? Observe पंचाभरण्येः क्रोतः≔पंचाःच्याः,। Why do we say "in a Dvigu Compound ?" Observe परमार्राविः।।

#### ३७६४ । बहून्यतरस्याम् । ६ । २ । ३० ॥

बहुशस्दस्तथा वा । बहुर्रातः । बहुमास्यः । बहुकपालः । बहुश्रस्दोऽन्ते।दात्तः । तस्य योख स्रोत 'उदात्तस्वरितयोः –' (३६५०) इति भर्वात ॥

3764. In a Dvigu compound, the word bahu may optionally preserve its accent, when followed by an ik-ending stem, or by a time-word, or by kapâla, bhagâla and śarâva.

This allows option where the last rule required the accent necessarily. Thus बहु रिका or बहुरिका, बहु मास्यः or बहुमास्यः, बहु कपालः, बहु मगासः or बहुमास्यः। The word बहु कपालः, बहु मगासः or बहुमार्थः। The word बहु has acute on the final being formed by the affix कु (Un. I. 29). When the द्व is changed to a as in the first example, the anudatta a is changed into svarita by VIII. 2. 4. S. 3657, when the first member preserves its accent. In the other alternative, the accent falls on the last syllable.

### ३०६५ । दिष्टिवितस्त्योश्च । ६ । २ । ३९ ॥

यतयोः परतः पूर्व पदं प्रकत्या वा द्विगैतः। पञ्चिदिष्टः । पञ्चितिस्तः ॥

3765. In a Dvigu compound, the first member may optionally preserve its accent, when followed by the words 'dishti' and vitasti as second members.

Thus पँडविर्वाद्धः or पञ्चिर्विर्द्धः, पँडवित्रस्तिः or पञ्चित्रस्तिः । The affix मात्रस् is elided after the प्रमास denoting words dishti and vitasti (V. 2. 37).

# ३७६६ । सप्तमी सिद्वशुष्कपक्कबन्धेष्वकालात् । ६ । २ । ३२ ॥

चकालवाचि सप्रम्यनां प्रकर्णा सिद्धाविषु । सांकाश्यिसिद्धः । सांकाश्येति ययानाः । श्रातपः शुक्तः । भाष्ट्रपक्यः । भाष्ट्रेति ष्टूचनाः । चक्रवन्यः । चक्रवन्यः । चक्रवन्यः । 'श्रकासात्' किम् । पूर्वाद्द्वसिद्धः । कत्स्वरेण वाधितः सप्तमीस्वरः प्रतिप्रसूयते ॥

3766. A locative-ending word, when it does not denote time, preserves its original accent, when followed by *siddha*, 'śushka' pakva, and bandha, in a compound.

Thus सांकाश्यांसदः or सांकाश्यासदः, कान्यित्यंसिदः or कान्यित्वासदः। The word सांकाश्य is formed by the aftix गयत added to संकाश (IV. 2. 80). The words, sâmkâsya and kâmpilya have acute on the final, and by Phit Sûtra (III. 16) in the alternative the accent falls on the middle. So also आत्रपशुक्त । The word

भारत् is formed by स्तृत् affix, and has acute on the beginning. So also चल्ला काः The word chakra, has acute on the final.

Why do we say 'when not denoting time.'? Observe quiquites: 1 The compounding takes place by II. 1. 41. The accent of the Locative Tatpurusha taught in VI. 2. 1. was debarred by Krit-accent taught in VI. 2. 144. The present sûtra debars this last rule regarding Krit-accent and reordains the Locative Tatpurusha accent when the Krit-words are tags &c.

# ३७६० । परिपत्यपापा वर्ष्यमानाहोराचावयवेषु । ६ । २ । ३३ ॥

हते प्रकत्या वर्ज्यमानवाधिन चहाराचावयववाधिन चातरपर्वे। परिविग्न वृष्टो देवः ६ इतिपूर्वाहराम् । प्रत्यपरराचम् । उपपूर्वराचम् । चर्णकार्तम् । उपसर्गं चात्पुदात्ताः । बहुवोद्दिन्तत्यु इत्योगः सिख्यत्याद्ययोभावाधीमदम् । चपपर्योशेव वर्ज्यमानमुत्तरपदम् तयारेव वर्ज्यमानार्चन्तात्। अहाराचावयवा व्यप्ति वर्ज्यमाना स्व तयोभवित्तः । 'वर्ज्य-' इति किम् । चिन्नं प्रति प्रतिन्तः ॥

3767. The particles pari, prati, upa, and apa, preserve their accent before that word, which specifies an exclusion, or a portion of day and night, (in an Avyayîbhâva compound also).

Thus परित्रितने वृद्धी देव: 'It rained all round (but not in) Trigarta.' (See It. 1. 11. and 12). So also परिश्वीवीरम् परिश्वार्वम्नि, परिपूर्वरात्रम् । So also परिश्वीवीरम् परिश्वार्वम्नि, परिपूर्वरात्रम् । So also प्रतिश्वार्यम्, प्रत्यवररात्रम् उपपूर्वाद्यम्, उपपूर्वरात्रम्, ॥ वीपित्रतते वृद्धी देव:, (II. I. 11. and 12),

By Phit Sûtras IV. 12, and 13 alt Particles (Nipata) have acute on the first syllable. So also upasargas with the exception of win . Therefore with do, have acute on the first. In a Tatpurusha and Bahavrihi compounds, these words 'pari' 'prati' do as first members would have retained their accent by the rules already gone before; the present sûtra, therefore, extends the principle of the preservation of the accent to Avyayibhava compounds also. The prepositions we and wit alone denote the limit exclusive or assa, and it is therefore with these two prepositions only that the second member can denote the thing excluded, and not with win and su! With these prepositions we and wit, the second term if denoting a member of day or night, is also taken even as excluded, therefore no separate illustrations of those are given.

Why do we say 'before a word which is excluded, or is a part of a day and night'? Observe प्रत्योग्न श्रनभाः पतन्ति ।

# ३७६८ । राजन्यबहुवचनहुन्हुऽन्धकदृष्णिषु । ६ । २ । ३४ ॥

राजन्य शिवासं बहुव चनान्तानामन्य कष्टिष्णाषु वर्तमाने हुन्द्वे पूर्व पर्य प्रकृत्या । श्याक वृक्ष विवक्ताः । शिवास्त्रवेदः । िविराद्य दाता विच्याया तदयत्य वर्ततः । 'राजन्य – ' इति किम् । हि प्रभेमायनाः । होणे मवा हि प्याः । भेमेर वृत्यं युत्रा भेमायनः । प्रन्य क्ष्युष्णय एते न तु राजन्याः । राजन्य । इति विच्यामां चित्रयाणां यहणार्थम् । नेते तथा । 'बहुव चनम्' किम् । संक्षिणवासुदेवा । 'हुन्हुं किम् । वृष्णीनां कुमारा वृष्णिकुमाराः । 'मन्यक वृष्णिषुं किम् । सुं विच्याचाः ॥

3768. The first member of a Dvandva compound, formed of names denoting the Kshatriya (warrior) clans in the plural num.

ber, retains its original accent when the warrior belongs to the clan of Andhaka or Vrishni.

Thus च्याफल्स चेत्रका:, चेत्रकराधका:, श्रिनिवासुदेवा:। The word Śvaphalka is formed by आहा affix (IV. 1. 114) and has acute on the last (III. 1. 3). The word श्रिनि has acute on the first syllable, and does not change in denoting Patronymic.

Why do we say 'in denoting a Warrior clan'? Observe है व्यष्टिमायना: । Here हे व्य is derived from होष by the affix यज (IV. 3. 10) = होषे भवा: । हैमायन: = हैमायनं युवा। These names belong to Andhaka and Vrishni claus, but are not the warrior-names. The word राजन्य here means those Kshatriyas who belong to the family of anointed kings and warriors (यशिषात्व या:); these (Dvaipya and Haimāyana) do not belong to any such family.

Why do we say 'in the Plural number' ! Observe संकर्षणवासुरेवी ।।

Why do we say in a Dvandva compound ?! Observe दृश्लोनां कुमाराः=दृष्णि-कुमाराः।

Why do we say 'of Andhaka and Vrishni clans'? Observe कुडवज्ञ्डाला : ॥ इ≎€९। संख्या। ६। २। ३५॥

संज्यावाचि पूर्ववदं पकत्या हुन्हें। हादश । चेयादश । चेस्त्रयसादैश पाट्य दानो निपात्यते ॥ 3769. The numeral word, standing as the first member of a Dvandva compound, preserves its accent.

Thus एकादश, द्वादश, जैयोदश or जयो दश। The ज्यस् is the substitute of कि VI. 3. 48) and has acute on the final.

### ३०६० । बाचार्योपसर्जनश्चान्तेवामी । ६ । २ । ३६ ॥

श्राचार्योगमर्जन।न्तेवासिनां द्वन्द्वे पूर्वपदं प्रकत्या । पाणिनीवरीठीयाः । इस्वरेश मध्ये।दात्ताः वंता । श्राचार्योगसर्जन्यद्वरां द्वन्द्विषयेणम् । सकते द्वन्द्व श्राचार्योगसर्जन्य वर्षा विकायेत । तेनेष्ठ न । पाणिनीयदेवदत्ते । 'श्राचार्य —' इति किस् । क्वान्दसरीयाकरणाः । 'श्रत्तेवासी' किस् । श्रापि श्रालपाणिनीय शास्त्रे ॥

3770. When words denoting scholars are named after their teachers and are compounded into a Dvandva, the first member retains its accent.

The word अन्तेवासी means 'a pupil' 'a boar म; not a day scholar.'
When the scholar is named by an epithet derived from the name of his teacher, that name is आवार्यापस्त्रनः or teacher-derived name. Thus पाणि विशेषाः ।
Both words have acute on the middle as formed by इ वहीं. The word आवार्याप्रस्त्रन qualifies the whole Dvandva compound and not the first member only. That is, the whole compound in all its parts should denote scholars, whose names are derived from those of their teachers. Therefore not in पाणिनीय-देसद्वार where though the first is a teacher-derived name, the second is not.

Why do we say "names derived from the teacher's' । Observe क्यान्तस्त्रेय

Who do we say 'a scholar ' Observe पाणिवनपाणिनीये प्रास्ते ॥ ३००९ । कार्रकीजपादयश्च । ६ । २ । ३० ॥

यवां द्वन्द्वे. पूर्ववदं प्रक्रस्या । कार्तन्नेश्चपी । कास्येदं सुजयस्योदिमस्ययग्यन्तावेता । सार्वार्थ-मागडूकेया ।।

3771. Also in the Dvandvas 'kartkaujapau' &c, the first members retain their accent.

Those words of this list which end in a dual or plural affix have been so exhibited for the sake of distinctness. The following is a list of these words.

1. कार्त-कोजपे। (formed by चस्स IV. I. 114 in the sense of Patronymic, from कर and क्रजप these being Reshi names) a

- 2. सार्वाग्रांमाण्ड्रतेथा (sîvarni is formed by इञ् Patron, affix and माण्ड्रक्रेय by टक् IV. I. 119).
- 3. बाव न्यश्मका: The word Avanti is end-acute, to which is added the Patron affix ñyan by IV. I. 171, which being a Tadraj is elided in the plural; बबनीनां निवासे सन्पदः = बबन्ति the quadruple significant बाग्र being elided.
- 4. पेलश्यापर्योग: (Paila is derived from Pilâ; the son of Pilâ is Paila, the yuvan descendent of Paila will be formed by adding फिड्र IV. I. 156, which is however, elided by II. 4. 59.) The word Śyáparņa belongs to Bidâdi class IV. I. 104, the female descendant will be Śyáparņi the yuvan descendant of her will be Śyáparņeya. It is not necessary that the compound should be plural always. We have पेलश्यापर्योग also.
- 5. कविषयपर्याचाः Kapi has acute on the final. The son of Kapi will be formed by यज्ञ IV. 1. 107, which is however elided by II. 4. 64. This compound muss, therefore, be always in the plural.
- 6. श्रीसकाचयांचालेया: (Śitikîksha is the name of a Rishi, his son will be Śaitikâksha by चत्रु, IV. I. 114, the yuvan descendant of the latter will be formed by इञ्च which is elided by II. 4. 58. Pañchâla's female descendant is Pañchâli, her yuvan descendant is Pañchâleya. The plural number here is not compulsory. We have श्रीसकाच्याञ्चालेया also.)
- 7. कडुकवाञ्चलेयाः or कडुकवाञ्चलेयाः (The son of Kaṭuka will be formed by दक् IV. I, 59, which is elided in the Plural by II. 4, 66. The son of Varchalâ is Vârchaleya).
- 8. शाक्षतशुनका: (The son of Śakala is Śākalya, his pupils are Śākalāḥ by क्या IV. 2. 111. The son of Śunaka will be Śaunaka by क्या IV. I. 104, which will be elided in the Plural by II. 4. 64). Some read it as शक्षतस्यका:, where the द्वा affix after Sanaka is elided by II. 4. 66. So also श्वकाधानेय: ॥
  - 9. श्राक्रकाभवा; (the son of Babbru is Babbrava).
- 10. बार्क्सिमेदगला: (Archàvinah are those who study the work produced by Richâva, the affir जिनि being added by IV. 3. 104. Mulgala belongs to Kanvâdi class IV. 2, III; Maudgalâh are pupils of the son of Mudgala).
- 11. कुन्तिसुर:द्याः. This a Dvandva of Kunti and Surashtia in the plural or of the country-names derived from them like Avanti, Kunti and Chinti have acute on the final.

- 12. चिन्तसुराष्ट्रा: as the last. 13. तपहचतपदा: (Both belong to Pachâdi class formed by प्रस् III. 1. 134, from तिंद्व ताइने Bhvâdi 300, सतपह is formed from the same root with the prefix भन्न, the w being elided, and both have acute on the final: and are enumerated in the Gargâdi list IV. 1. 105. In the plural the patronymic affix यज्ञ is elided by II. 4. 64.
  - 14. गर्भश्रत्यः । Here also यत्र affix is elided by II. 4. 64.
- 15. श्रीवासकामसभाः or 'विद्धाः। Avinatta has acute on the first being formed by the नज particle. Both the words lose क्यू patronymic by II. 4, 66.
- 16. बाभवशालक्काबनाः । The son of Babhru is Bâbhrava, and the son of Salanku or Salanka of नहारि IV. 1. 99 is Sâlankâyana.
- 17. बाभवदानच्युतः: 1 Dânchyuta takes दुझ् in the patronymic which is elided by II. 4. 66.
- 18. कठकानाचाः, i Kathâḥ are those who read the work of Katha, the affix funfa (IV. 3. 104.) being elided by IV. 3. 107. Those who study the work of Kâlâpin, are Kalâpâḥ the आग् being added by IV. 3. 108, which required the अन् of Kalâpin to be retained by VI. 4. 164 but by a Vârtika under VI. 4. 144 the अन portion is elided before आग !!
- 19. कठके। युमा: I Those who study the work of Kuthumin are की युमा: formed by आए (IV. 1. 83) the दन heing elided before आए by VI. 4. 144 Vart already referred to above.
- 20. के।युमले।काद्याः। Those who study the work of Lokâksha are Laukâkshî,. Or the son of Lokâksha is Laukâkshi, the pupils of latter are Laukâkshîh.
  - 21. स्त्रीकुमारम् । Strî has accent on the final,
- 22. में। त्रोण नादाः । The son of Muda is Maudi, the pupils of latter are Maudah. So also Paippaladah.
- 23. भारपेण नारा । The double reading of this word indicates that Rule VI. 1. 223 also applies.
  - 24. वत्सजरत् or वत्सजरन्तः = वत्स + जरत्। Vatsa has acute on the final.
- 25. So also हो सुन्धार्थना:, The pupils of Suscuta and Prithu are so called; they take आग् IV. 1. 83. 26. जारामृत्यू, 27. याज्य नुत्राक्ये। Yâjya is formed by ययत्, added to यज्ञ, the ज्ञ् is not changed to a Guttural by VII. 3. 66. It has svarita on the final by तित् accent (VI. 1. 185). Anuvâkya is derived from anu + vach + nyat.
- ३९७२ । महाब्रीसपराह्णग्रेशीय अस्ताबालभारभारतहै लिहिनरीरश्रवहेषु । ६ । २ । ३८ ॥

महस्त्रध्यः प्रकत्या वीद्यादिषु दशसु । महास्रोहिः। महापराष्ट्यः । महाप्रिष्टः । महेन्वासः । महाक्षेत्रिः । महस्त्रध्यः । महस्त्रध्यः । महस्त्रध्यः । महस्त्रध्यः । महस्त्रध्यः । नेह । महता वीहिर्महर्द्वाहः ।

3772. The word महत् (महा) retains its accent before the following: ब्रीहि, चाराह्य, एटि. द्राप्त, जाबात, भार, भारत, हैतिहिन, रारत, and प्रवृह्व ॥

Thus महान्नीति:, महापराइक:, महाग्रीव्यः, महाग्रीव्यः, महान्नावानः महाभारः महाभारतः, महानिविद्यः, महाग्रीव्यः, महाग्यः, महाग्रीव्यः, महाग्रीव्यः, महाग्रीव्यः, महाग्रीव्यः, मह

३००३ । तुल्लकस्व वैश्वदेवे । ६ । २ । ३८॥

चान्म हान् । बुल्लकविश्वदेवम् । महावैश्वदेवम् । बुधं बातीति बुल्लः । तस्मादज्ञातादिबु के अन्तोदातः ।

3773. The words mahat and kshullaka retain their accent before the word Vaiśvadeva.

Thus महाविश्वदेवस्, and जुल्लकेवश्वदेवस् । The word kshullaka is derived thus चुथं लाति = जुल्ल: to which the Diminutive क (V. 3. 7 3. &c) is added: and the word has udâtta on the final.

३९६४ । उष्टुः सादिशाम्ययोः । ६ । २ । ४० n

उष्द्रशादो । उष्ट्रवामी । उषेः ष्ट्रनि उष्ट्रश्रब्द श्राद्युदासः ।

3774. The word ushtra retains its accent before sâdi and vâmi.

Thus उँद्रसादी and उँद्रवामी ॥ The word उद्ध is derived from उद् by दृत् affix (Un IV. 162) and has acute on the first (VI. 1. 197.)

३००५ । गैाः सादसादिसारियषु । ६ । २ । ४९ ॥

गोसादः । गोसादिः । गोसारचिः ॥

3775. The word go retains its accent before 'sâda', 'sâdi', and 'sârathi'.

Thus गो:साद: or गां सादर्गत=गों सादः, गोः सादि:=गों सादि:, and में सार्थाः ॥ साद is formed from सद with the affix चञ्च and forms a Genitive compound (गोः मादः). Or from the causative verb सादर्गत, we get गोसादः by adding क्रम् (III. 9. 1) गोसादिः is formed by ग्रिनि from the same causative root. The Krit-accent is debarred in the case of साद and सादिन; the Samâsa-accent VI. 1. 223 in the case of सार्थि ॥

३९९६ । कुरुगाईपर्तारक्तगुर्वसूतज्ञरत्यश्लीलदृढकपा पारेवडवा तैतिलकद्रू: पण्य-कम्बलो दासीभाराणां च । ६ । २ । ४२ ॥

यवां सप्तानां समासानां दासीभारादेश्च पूर्वपदं प्रकत्या । सुरूणां गार्रपतं सुरुगार्रपतम् । उप्रत्ययान्तः सुरुः ।

'+ वृजेरिति वाच्यम्+'। वृजिगार्हपतम् । वृजिराद्यदात्तः ।

रिक्तो गुरुः रिक्तगुरुः । रिक्ते विभाषा' (६६१६) द्रितिरक्तग्रस्य श्रायुटातः । श्रमूता जरती श्रमूतजरती । श्रभ्लीला दृढरूपा श्रभ्लीलदृढरूपा। श्रभ्लीलग्रस्ये। नञ्जसमासत्वादायुदात्तः । श्रीर्यस्यास्ति तत् भ्रलीलम् । सिध्मादित्वाल्लवकपिलकादित्वाल् लत्वम् । पारे वहवेत्र पारेवहवा । निपाननादिवार्षे समास्रो विभक्त्वलोपभ्य । पारशस्त्रो चृतादित्वादन्तीदात्तः । तैतिलानां कदूः । तैती-मलकदूः । तितिलिनोऽपत्यं कात्रो वेत्यस्थान्तः । परयसस्वतः । परविकात्रकादायुदात्तः । परविकात्रकाः ।

'+ संज्ञायामित वक्तव्यम् +' जन्यत्र पश्चितव्ये कम्बले समासान्तीदात्तत्वमेव । प्रतिपदे।ते समासे 'कत्याः' (२८३९) इत्येव स्वरे। विद्यतः । दास्या भारे। दासीभारः । देवहूर्तः । यस्य तत्युद्ध- वस्य पूर्वपदप्रकृतिस्व क्ष्यां न विद्याल्य वस्त्रं विद्यतं स सर्वे। विद्यालयोक्षितं स सर्वे। विद्यालयोक्षितं स्वर्थः । पुरं प्रशेरं भिवितं स्थामित 'कर्मग्यभिकारणे च' (३२७९) इति किप्रत्ययः । असुवकान्दसः । नक्षित्रव्यस्थेत्याद्युदात्तः पुरश्वदः ॥

3776. The first member retains its accent in the following:—
1. Kuru-gårhapata, 2. Rikta-guru, 3. Asûta-jaratî, 4. Asîta-diidha-rûpâ, 5. Pâre-vadavâ, 6. Taitila-kadrûh, 7. Panya-kambalah, and Dâsî-bhâra &c.

The first seven words are compounds, the first two of these are exhibited without any case-ending, the remaining five are in Nom. Singular. Thus कुर नाइंप्यम (कुरुवां गाइंप्यम, Kura is formed by कु आधि added to क Un. I. 24,) and has acute on the final.

Vart: --- So also हैं जिगाई प्रसम्, the word Vriji has acute accent on the first.

So also रिक्तो गुड:=रिक्त गुड: or रिक्तगुड: for rikta has acute either on the first or on the second (VI. 1. 208 S. 3696). So also समूता सरती=स्मृतकारती, सम्लोखाइड-इपा = स्मृत्रतील इउड्पा ॥ Asûtâ and asîlîâ being formed by सञ् particle have acute on the first: VI. 2. 2. That which has सो is called स्त्रील, the affix लख् being added by its belonging to Sidhmâdi class, and t changed to ल by its belonging to kapilakâdi class (VIII. 2. 18.) So also पार वस्त्रा, this is = यारेखड्य ॥ This is a samâsa with the force of स्त्र, and there is irregularly no elaion of the case-ending. It is not a compound under II. 1. 18, S. 672 The word पार belongs to Ghritâdi class, and has acute on the final. तित्रलामां कहू:=तित्रलेलह्र:, the son or pupil of Titilin is Taitila formed by सम्ल affix. प्रयक्तस्त्रलः, panya ends in यत् and has acute on the first (VI. 1. 213).

Várt:— पैयावस्था has acute on the first only when it is a name. Other wise in परितारण काम्बा compound, the accent will be on the final by the general rule VI. 1. 223. The word प्राथ being formed by यह affix (III. 1. 101) is acutely accented on the first (VI. 1. 213). The word प्राथकस्था is a Name when it means the market-blanket i. e. a blanket of a well known determinate size and fixed price, which is generally kept for sale by the blanket-sellers. But when the compound means a saleable blanket, it takes the samasa accent (VI. 1. 223). If it be objected what is the use this Vartika, for the word प्राथ being formed by a kritya affix, will retain its accent in the Tatpurusha, by VI. 2. 2, we reply that the काम्य used in VI. 2. 2 relates to pratipadokta kritya compounds such as ordained by काम्य स्था स्था प्राप्त (II. 1. 68), while here the compound is by विशेषण विशेषण (II. 1. 51) and is a general compound.

So also दास्याभार:=दास्राभगर:। The words belonging to Dasi bharadi class are all those Tatpurusha compound words, not governed by any of the rules of accent, in which it is desired that the first member should retain its accent As:—स राये स प्रकथाम् (R g Veda I. 5. 3). The word प्रक्थि means 'पुरं सरीरं धीयते स्थाम्'। The affix is far, and the case-ending of पुर is retained as a Vaidic anomaly. The word पुर is first acute by Phit II. 3:

# ३००० । चतुर्यो तदर्ये । ६ । २ । ४३ ॥

### चतुर्व्येतार्थ।य तत्तद्वाचिन्युत्तरपदे चतुर्व्यन्तं प्रकारता । यूपाय दाव यूपदाच ॥

3777. A word in the Dative case as the first member retains its accent, when the second member expresses that which is suited to become the former.

Thus यूँ ঘৰাৰ। The word **gu** has acute on the first syllable, as it is formed by **u** (Un. III. 27) treated as a जिल् (Un. III. 26). This accent applies when the second member denoting the material is modified into the first by workmanship. The composition takes place by II. 1. 36.

# ३७७८ । ऋषे । ६ । २ । ४४ ॥

श्रर्थे परे चतुर्ध्वन्तं प्रकल्या । देवार्थम् ॥

3778. Before the 'artha', the first member in the Dative retains its accent.

Thus देवैंसार्चम्; देवता being formed by a सित् affix (V. 4. 27) has acute on the middle.

#### 3894 । की च । ६ । २ । 89 N

कान्ते परे चतुर्थ्यन्तं प्रकृत्या । मेरचितम् ॥

3779. The first member in the Dative case retains its accent before a Past Participle in 'kta.'

Thus गो जिसम्। The compounding takes place by H. 1. 36.

### ३७८० । कर्मधारबेर्रनिखा । ६ । २ । ४६ ॥

क्तान्ते परे पूर्वमनिष्ठान्तं प्रकर्त्या । चैक्किताः । चेक्किश्वतः चीक्किताः । पूर्वनिष्ठाः । पूर्विकिश्वतः । क्रमेषार्ये किम् । चेक्का कर्तः चेक्कितम् । 'क्षनिष्ठा' किम् । कराऽकरम् ॥

3780. Before a Past Participle in 'kta,' the first member, when it itself is not a Past Participle, retains its original accent in a Karmadharaya compound.

This rule is confined to the Past Participles and the Nouns specifically mentioned in II. 1. 59, on the maxim of pratipadokta &c. Thus चे चिकताः, पूर्वकताः । The word चे चि has acute on the first as it is formed by the affix कि which is considered कित् (Un. IV. 51). The word चूर्त is end-acute as it is formed by the affix कक् (Un. 1. 124). Why do we say 'in a Karmadharaya compound'? Observe चेवाया कतं = चेविकतं म् । Why do we say 'when it is a non-nishtha word'? Observe चताःकतम् । Here the compounding is by II. 1. 60.

### ३७८९ । अहीने द्वितीया । ६ । २ । ४० ॥

श्रहीनवाश्विन समासे कान्ते परे द्वितीयान्तं प्रकत्या । कष्टश्वितः । सामगतः । कष्टशब्दोः श्रमोदासः । सामशब्दो निस्स्वरेग्र । 'श्रहीने' किम् । कान्तारातीतः ॥

'+ चनुपसर्ग इति वलव्यम् +'। नेष्ठ । सुखपाप्तः । 'थाय-' (३८७८) इत्यस्यापवादे। अस् ॥

3781. Before a Past Participle in 'kta,' a word ending in 'the Accusative case retains its accent, when it does not mean a separation.

Thus कार चितः, यामगतः। कार्र has acute on the end; याम has acute on the first, as it is formed by the जित् affix मन् added to यस्, the final being replaced by आ (Un. I. 143). Why do we say 'when not meaning separation'? Observe कान्यारात्रोते, because one has taken himself beyond kantara.

Mart:—This rule does not apply when the Past Participle has an upasarga attached: as against; (VI. 4. 144). This is an exception to rule VI. 2. 144.

### :३९८२ । सृतीया कर्मींख । ६ । २ । ४८ ॥

सर्भवाचके तान्ते परे चूर्तीयामां प्रकर्णा । 'स्वीतासः' । स्वहतः । सहाराज्ञहतः । स्वहेर राज्यः । 'सर्भणि' सिन् । रचेन पाती राज्यातः ॥

3782. A word ending in an Instrumental case retains its accent before the Past Participle in 'kta'. when it has a Passive meaning.

Thus त्वातासः = त्वया कताः रिच्नाः 'protected by thee,' उद्घेतः। महाराज्ञहतः । उद is formed by रक् affix (Un II. 22) added to the causative रादि ; महाराज is formed by the Samasanta affix टच्च, and has acute on the final. Why do we say 'when having a Passive signification'? Observe रचेनयातः=रच्यातः। The 'kta' is added to a verb of motion with an Active significance.

### ३०८३ । मितरनन्तरः । ६∗। २ । ४८ ॥

कर्माचें कान्ते परेऽव्यविश्वते गतिः प्रकत्यः। पुरोष्टितम्। 'बनन्तरः' किम्। चभ्युच्चृतः। बारकपूर्वपदस्य तु स्रतिश्विष्टस्थाम्बित्वरं स्व। दूरादागतः। 'बाच-' (३८७८) दत्यस्यापवादः ॥

3783. A word called Gati (1. 4. 60) when standing immediately before a Participle in 'kta' having a Passive significance retains its accent.

Thus प्रशिक्षम । The word पुरस is end-acute, as it is formed by the affix मधि added to पूर्व by V. 3. 39. Here one of the following rules would have applied otherwise, namely, either (1) the Samâsa end-acute IV. 1. 223 (2) or the Indeclinable first member to retain its accent VI. 2. 2, (3) or the end-acute by VI. 2. 139 and 144. The present sûtra debars all these. Why do we say 'immediately?' Observe मार्ग द्वारा: Where the distant Gati word मार्ग does not preserve its accent, but the immediately preceding Gati, उत् does retain its accent, though it is not the first member of the compound word. Compare also VIII. 2 70. But in द्वारा + मार्गन: (âgata being governed by this rule) we have द्वारागन: (II. 1, 39 and VI 3, 2), where VI. 2. 144 has its scope though it had not its scope in मार्ग + उत्यक्ष: = मार्ग द्वारा:

Nors:—In the former case the following maxim applies कृद्यहत्ते गतिकारः पूर्व-क्यारि वहतां। 'A Kritaffix denotes whenever it is employed, a word-form which begins with that to which that Krit affix has been added, and which ends with the Krit affix, but moreover should a Gati or a noun such as denotes a case-relation have been prefixed to that word-form, then the Krit affix must denote the same word-form together with the Gati or the noun which may have been prefixed to it. In the second example, this maxim is not applied, because scope should be given to the word क्षत्रस्त in this aphorism. When the Participle has not a Passive aignificance, the rule does not apply because the word क्षत्रीं is understood here also; as क्षत्रसः कर देवदसः i This sûtra debars VI. 2. 144.

### ३०८४ । तादी च निति इत्यती । ६ । २ । ५० ॥

तकारादे। नित्त तुग्रस्दविजेते कति परेऽनन्तरे। गतिः प्रकत्याः 'चन्नेराये। नृतमस्य प्रभूते।' 'संति गेः'। कत्स्वरापवादः । 'तादे।' किम् । प्रकल्याकः । 'निति 'किम् । प्रकर्ति । युजन्तः । 'चता 'किम् । प्रातन्तः ॥

3784. An immediately preceding Gati retains its originals accent before (a word formed by) a Krit-affix beginning with the which has indicatory n, but not before tu.

Thus चिन राया न्तमस्य प्रभूती (Rig Vera III. 19. 3). प्रकर्ता (with तृत्न) प्रकर्ता क्षित्र प्रकर्ता (with तृत्न) । This sutra debars the Krit-affix accent (VI. 2. 139). Why do we say 'before an affix beginning with त'! Observe प्रकृत्याकः formel with the affix चाकन् (III. 2. 155), and the Gati प्र, the accent being governed by VI. 2. 139. Why do we say 'which is नित्'! Observe प्रकर्ता formed by तृत्व वर्ति र. When a Krit-affix takes the augment क्य, it does not loss its character of beginning with तृ on the Vartika क्युपदेशो या ताद्यवीन क्यं । Thus प्रविचता, प्रतिचतुन् । Why do we say 'but not before तृ '? Observe जागन्त : with, the Unadi affix तृत्व ॥

# ३०८५ । तवे चान्तश्च युगपत्। ६ । ३ । ५९ ॥

सर्वेद्रत्यय्वान्तस्यान्तः उदात्तां गतिश्वानन्तरः । प्रकृत्या युगपश्चितदुश्यं स्थात् । 'श्रम्ये'तुवा उं' ।. सन्दर्भप्रभवादः ॥

3785. An immediately preceding Gati retains its original accent before an Infinitive in tavai (III. 4. 14) but whereby simultaneously the final has the acute as well.

Thus के ले ते श्री upasargas have acute on the first except 'abhi' which therefore has acute on the final. (Phit IV. 13) which declares उपस्ति कालुदाना क्रित्रक्रम् । This debars स्तत् accent (VI. 2. 139) and is an exception to, the rule that in a single word, a single syllable only has acute.

### **३**७=६ । ऋनिगन्तोऽञ्चतीः वप्रत्यये । ६ । २ । ५२ ॥ :

श्वनियन्तोगितकं ग्रत्ययः नतेऽञ्चती परे प्रकर्त्याः 'ये पराञ्ज्यस्तानः'। 'श्वनिगन्तः' इति किम् । , प्रत्यञ्जे यन्तु । करस्व रात्य रेत्व ादयमेव । 'ज्रुचिच्ण्ययां नि क्युक्ती परांचः'। 'वप्रत्यये' किम् । , बद्धञ्चनम् ॥

3786; An immediately preceding Gati not ending in 'i' or, urretains its original accent before 'añch' when an affix having, a 'v' follows.

Thus पराञ्च in ये पराञ्चसान (Rig Veda I. 164. 19). The accent is acute and optionally svarita by VIII 2. 6. Why do we say 'not ending in e or उ?' Observe प्रत्यञ्च:, here by VI. 2. 139 the second member retains its original accent. Why do we say 'before an affix ख'? Observe उद्यञ्चन:। When the nasal of 'anch' is elided, then rule VI. 1. 222 presents itself; but that rule is superseded when a Gati not ending in e or उ precedes, because the present rule is subsequent. Thus प्राच: in जाहि क्यापान कवाही प्राच: (Rig Veda VI. 25. 3). In some texts, the reading is अञ्चलावास्त्रये। The affix æ is like क्या &c., (VI. 1. 67).

### ३६८९। न्यधीचादा २। ५३॥

वद्गत्यवान्तेऽस्वताविगन्तार्थाव न्यथी व्रक्तवा । न्यस्कुत्तानः । ' उदात्तस्वरितयोर्यशः-' (५४५७) इति चन्वतेरकारः स्वरितः । श्रध्यकः ॥

3787. The Gatis 'ni' and 'adhi' however, retain their original accent before 'anch' followed by a 'v' affix.

Thus न्यां । The ম becomes svarita by VIII. 2. 4. S. 3657. So also মুখ্যক্ ॥

# ३७८८ । रेवदन्यतरस्याम् । द । २ । ५४ ॥

र्षवन्कडारः । र्षविदित्यममन्ते।दात्तः । र्षवद्भे द रत्यादे। स्तर्स्यर एव ॥

3788. The word 'ishat,' when first member of a compound, may optionally preserve its original accent.

Thus देवत्यहार: or देवत्यहार: । देवत् has acute on the final. But in देवट्येट: &c., the Krit-accent will necessarily take place (VI. 2. 139); no option being allowed; because the compounds to which the present rule applies are, on the maxim of pratipadokta, those formed by देवत् with non-Krit words under II. 2.7.

# ३९८८ । हिरण्यपरिमाणं धने । है । २ । ५५ ॥

सुवर्णपरिमाणवाचि पूर्वपवं वा प्रकारा धने। हे सुवर्णे परिमाणमस्वेति द्विसुवर्णे। तदेव धनं द्विसुवर्णधनम्। बहुवीहार्वाप परत्वाद्विकल्प एव। 'हिरायम्' किम्। प्रस्थंधनम्। 'परिन् माणम्' किम्। काञ्चनधनम्। 'धने' किम्। निष्कमाला ॥

3789. The first member, idenoting the quantity of gold retains optionally its original accent, before the word an II

Thus द्विसुत्रण धनम् or द्विसुवर्णधनम्। This is a Karmadharaya compound द्वेसुवर्ण परिमाणमस्य = द्विसुवर्ण, तदेव धनम्। It may also be treated as a Bahuvrihi compound, then the accent will be of that compound, as द्विसुवर्णधनः or द्विसुवर्णधनः। Why do we say 'gold'? Observe प्रस्थधनम्। Why do we say 'quantity'? Observe कांचनधनम्। Why do we say 'धन'? Observe निष्क्रमाना ॥

# ३०९० । प्रथमोऽचिरापसंपत्ता । ६ । २ । ५६ ॥

प्रथमशब्दो वा प्रकत्याभिनवत्वे । प्रथमवैयाकरणः । संप्रति व्याकरणमध्येतुं प्रवृत्त इत्यर्थः । प्रथमशब्दः प्रथेरमजन्तः । 'श्रविर-' इति किम् । प्रथमे। वैयाकरणः ॥ 3790. The word 'prathama' when standing first in a compound, retains optionally its original accent, when meaning 'a novice.'

The word यांचरापसंपति = यांचरापस्तेष or यांभगवात्वाम् । Thus प्रथम विवादस्याः व्यापस्याः व्यापस्याः व्यापस्याः चिवादस्याः व्यापस्याः चिवादस्याः चिवादस्याः चिवादस्याः व्यापस्याः चिवादस्याः चिवादस्या

### ३७८९ । कतरकतमे कर्मधारये । ६ । २ । ५० ॥

वा प्रकत्या । कतरकठः । कर्मधारयग्रहणमुनरार्धम् । इत्र तु प्रतिपदोत्तात्वादेव सिद्धम् ॥

3791. The words max and man, standing as the first members of a compound, retain optionally their original accent, in a Karmadharaya.

Thus कर्ताकट: or कर्ताकट: or कर्ताकट: or कर्ताकट: I The word Karmadhâraya is used for the sake of the next sûtra, this sûtra could have done without it, as 'katara' and 'katama' by the maxim of pratipadokta, form only Karmadhâraya' compound, by II. 1. 63.

# ३९८२ । श्रायी ब्राह्मणक्मारयाः । ६ । २ । ५८ ॥

श्रार्यकुमारः । श्रार्यब्राष्ट्रायाः । श्रार्यो ययदस्तत्वादन्तस्वदितः । 'श्रार्वः' विम् । परम-श्राष्ट्रायः । 'ब्राह्मग्रादि—' इति किम् । श्रार्यचित्रयः । कर्मधारय इत्येव ॥

3792. The word 'arya' optionally retains its original accent in a Karmadharaya, before the words 'Brahmana' and 'kumara.'

Thus चार्य वाक्रयाः or चार्यज्ञाक्रयाः, चार्यज्ञारः or चार्यज्ञारः। The word चार्य is formed by चयत् affix and has avarita on the final. Why do we say 'Arya' Observe परमज्ञाक्षयाः, परमज्ञारः। Why do we say before 'Brâhmaṇa' and 'Ku mâra'? Observe चार्यज्ञात्रयः। Why 'Karmadhâraya?' Observe चार्यज्ञात्रयः। च्यापंत्रप्रभागः। According to the Accentuated Text the accent is चार्य (Pro. Bohtlingk).

#### ३०८३ । राजा च । ६ । २ । ५८ ॥

ब्राष्ट्रम् यानुमारयोः परता राजा वा एकत्या कर्मधारये । राजव्राष्ट्रम्यः । राजनुमारः । योग विभाग उत्तरार्थः ॥

3793. The word 'rajan,' retains optionally its accent before the words 'Brahmana' and 'Kumara', in a Karmadharaya.

Thus दें जिल्लाका याः or राजनाकार्याः, राजनुमारः or राजनुमारः। The word राजन् is formed by the affix कानिन् added to राज् (ग्रि. I. 156). But राजा ब्राह्मसः =राज-माकासः where the compound is not Kaımadhâraya. The making of this a separate aphorism is for the sake of the subsequent surra into which the anuvritti of राजन runs and not that of कार्य ॥

#### . ३०८४ । बच्छी प्रत्येनम्स । ६ । २ । ६० ॥

वव्द्रक्तो शका प्रत्येनसि परे वा प्रक्रत्या । राकप्रत्येनाः । 'वस्ठी 'किस् । चन्यत्र न ॥

3794. The word 'rajan' ending in the Genitive case, optionally retains its accent, before the word 'pratyenas.'

The word राजन and सन्य तरस्याम are understood here also. Thus राजः प्रत्येनाः or राजः प्रत्येनाः । प्रतिनतः यनः पापं यस्य = प्रत्येनस् । The sign of the Genitive is not elided by VI. 3. 21. When साक्षेत्रश्च is not meant, we have, राजप्रत्येनाः or राजप्रत्येनाः । Why do we say 'ending in the Genitive'? Observe राजा धारी प्रत्येनाश्च = राजप्रत्येनाः no option,

#### BOCY । के नित्यार्थे । ह । २ । ६९ ॥

कान्ते परे नित्वाचे समासे पूर्व वा प्रकत्या । नित्ववहितः । 'कालाः '(६२०) इति द्वितीयासमासे। यम् । नित्वकट्यस्त्ववनः चाद्युदासः । इसितः इति चार्चादिस्वरेखान्तोदातः । 'नित्वाचें 'किम् । मुद्दुर्त्वहितः ॥

3795. A word having the sense of 'always', retains optionally its accent, before a Past Participle in 'kta.'

Thus निरुष्णप्रशिक्तः or निरुष्णप्रशिकः। These are Accusative compounds formed under Rule II. 1. 28. S. 690; निरुष is formed by स्वक् अस्त्रि, added to the upasarga नি (IV. 2. 104 Vårt); and has acute on the first, the upasarga retaining its accent, the affix being anudatta (III. 1. 4), ছবিন as end-acute by VI. 2. 144. S 3878. Why do we say 'when the first term means always'? Observe मुहूर्त, प्रहासितः।

Nors:—In the case of नित्यव्यक्तिस्तः &c., the samasa accent VI. 1. 223 was first set aside by the Accusative Tatpurusha accent VI. 2. 2; this in its turn was set aside by क्ष accent VI. 2. 144, which is again debarred by the present.

### BCCE । यामः शिल्पिन । E । २ । E२ ॥

वा प्रकल्या । यामनापितः । यामशस्य चायुदात्तः । 'यामः' व्यम् । परमनापितः । 'शिल्यिनि ' किम । यामरच्या

3796. The word 'grama' when first member of a compound, optionally retains its accent, before a word denoting a "professional man or artisan."

Thus यां सनाधित: or यां सनाधित:, "यां सञ्जात: or बां सञ्जात: i The word यां स was acute on the first as it is formed by the affix स्नानन् (Un I. 148). Why do he say 'यां स'? Observe चरसनाधित: i Why do we say 'a silpî, a professional, workman'? Observe यां सरच्या; where there is no option.

### ३७९७ । राजा च प्रशंसायाम् । ६ । २ । ६३ ॥

श्चित्यिवाचिनि परे श्चमार्थे राज्ञण्यं या प्रक्रत्यः। राजनापितः। राजकुनासः। 'प्रश्चेमार्थे किम् '। राजनापितः। 'श्चित्यिन' किम् । राजकुर्स्ति ॥

3797. The word 'râjan' followed by a profession denoting noun, optionally retains its accent, when praise is to be expressed.

Thus राजनाधित: or राजनाधित:, राजनाधित:, राजनाधित: 'A royal balber' i. c. a skilful barber or one fit to serve the king even' do. It may be either a Karmadhârbya or a Genitive compound. Why do we say 'राजन'? Observe राजनाधित:। Why do we say 'when denoting praise'? Observe राजनाधित: 'king's barber.' Why do we say 'a professional man'? Observe राजनाधित: or royal elephant.

# . इष्ट< । चाविक्दात्तः । ६ । २ । ६४ ॥ विकारात्रमः ॥

3798. In the following up to VI. 2. 91 inclusive, the phrase 'the first syllable in—(the word standing in the Nominative) has the acute,' is to be always supplied.

This is an adhikâra aphorism. The first syllable of the u aux will get the acute in the following aphorisms. In short, the phrase 'âdirudâtta' should be supplied to complete the sense of the subsequent sûtras. The word wife 'the first syllable' is understood upto VI. 2. 91, the word sain has longer stretch: it governs upto VI. 2. 237.

### इ०८९ । सप्तमीहारिका धर्म्येऽहरके । ६ । २ । ६५ ॥

सप्तम्यन्तं हारिवासि च बाद्युदानं धर्म्ये परे। देवं यः स्वीकरित च हारोत्युक्तते। धर्म्यास्य स्वाचार्रनियतं देयम् । मुकटेकार्वापणम् । चलेद्विपदिका। 'संज्ञायाम्' (१२१) इति धप्तमोन् खासः। 'कारनाम्नि च-' (१६८) इत्यकुक् । याज्ञिकाष्टः । वैयाकरण्डस्तो। क्विविद्यमान् खारी मुकुटादिषु कार्वापणादि दातव्यं याज्ञिकादीनां त्यश्वादिरित। धर्म्ये-' इति किम् । स्तम्बे-रमः। 'क्वरणे' किम् । वाढवाष्टरसम्। वडवाया व्ययं वाढवः। तस्य बीजनियेकादुत्तरकालं श्वरीरपुष्ट्रप्रचे यद्वीयते तस्वरणीमत्युक्यते। परेऽपि कत्स्वरी हारिस्वरेण बाध्यत इत्यव्ययं इति निवेधेन ज्ञाप्यते। तेन वाढवद्यायंक्रिति हारिस्वरः सिध्यति॥

3799. The first member of a compound, if in the Locative case or denoting the name of the receiver of a tax, has acute on the first syllable, when the second member is a word denoting 'what is lawful', but not when it is 'harana.'

The word द्वारिक् means 'he who appropriates the dues or taxes': and अव्यक्त means 'the due or tax which has been determined by the custom or usage of the country, town, sect or family, that which one is lawfully entitled to get.' The word अव्य is formed by यह under IV. 4. 91 and 92, and has the sense of both. Of Locative words we have the following examples:— मुजुट-कार्बायस्म, देले-द्विपविका । These compounds are formed under II. 1. 44, S. 721 and the sign of the Locative is not elided by VI. 3. 9 and 10, S. 968. With the name of a due-receiver द्वारों we have the following:—याजावार 'the horse which is the customary due of the sacrificer.' So also विवासस्मावार 'the horse which is the customary due of the sacrificer.' So also विवासस्मावार 'the horse which is customary due of the sacrificer.' So also विवासस्मावार 'the horse which is the customary due of the sacrificer.' So also विवासस्मावार 'the horse which is the customary due of the sacrificer.' So also विवासस्मावार 'that which is given to a mare.' द्वारा s that customary food, which is given to a mare, after she has been

covered, in order to strengthen her. The word grue is a Krit-formed word, its exclusion here indicates that other Krit-formed words, however, are governed by this rule, when preceded by a grit denoting word; and thus this sûtra supersedes the Krit accout enjoined by VI. 2. 139, so far. Thus area grid: has acute on the first by this rule, the subsequent VI. 2. 139 not applying.

### ३८००। युक्तेच। ६ । २। ६६॥

युक्तव। चिनि समासे पूर्व माह्यदासम् । गोबस्सवः । 'कर्तव्ये तत्परी युक्तः' ॥

3800. The first member of a compound has acute on the first syllable, when the second member denotes that by whom the things denoted by the first are regulated or kept in order.

The word grameaus 'he who is prompt in the discharge of his appointed duty' i. e. the person appointed to look after. Thus named: 'a cowherd looking after cow.'

### ३८०१ । विभाषाध्यते । ६ । २ । ६० ॥

गवाध्यतः ॥

3801. The acute is optionally on the first syllable when the word ৰুম্মৰ follows.

Thus जैवाध्यक्ष: or जवाध्यक्ष: 'a superintendent of cows' m

३८०२। पापं च शिल्पिन । ६ । २ । ६८ ॥

पापनापितः । 'पापायके-' (७३३) इति प्रतिपदोक्तस्यै व प्रश्ववात्वस्त्रीसमासे न ॥

3802. The word 'papa' has optionally acute on the first syllable, when followed by a word denoting a professional man.

Thus पांचनापित: or पांचनापित: # This rule applies to the pratipadokta samāsa of पांच, in the sense of censure, as taught in II. 1. 54. S. 733 when it is an appositional compound; and not when it forms a Genitive compound. Thus पांचयनापित: #

# ३८०३ । गोचान्ते वर्धसमायवब्रास्त्रयेषु से पे । ६ । २ । ६० ॥

भार्यासीषुनः। सुषुतापत्यस्य भार्याप्रधानतया होषः । ब्रन्ते वासी । बुमारीदाह्यः। ब्रीदन बाव्यिनीयाः। बुमार्याद्वलाभकामा ये दार्व्यादिभिः प्रोक्तानि श्रास्त्राययधीयन्ते त स्व द्विप्यन्ते। भिद्यामाणवः। भिद्यां लस्येऽहमिति माणवः। भयब्राह्मग्रः। भयेन ब्राह्मग्रः संपद्यते। 'गोत्रा दिषु' किम् । दासीबोजियः। 'खेपे' किम् । परमब्राह्मग्रः॥

3803 The first syllable of the first member of a compound has the acute accent before a Patronymic name or a scholar-name, as well as before 'Manava' and 'Brahmana,' when a reproach is meant.

Thus आयांचे मुत: 'a descendant of Susruta, under the petticoat government of his wife.' The compounding takes place by the analogy of शाक्यांचित:। The

above is an example of a Gotra word. Now with scholar names. कुँ मारिदाचाः 'the pupils of Daksha, for the sake of marriage i. s. who study the work of Daksha or make themselves the pupils of Daksha, for the sake of girls.' and का दनपाधिनोधाः &c. भिंद्यागायदाः=शिद्यागायदेः दिमित माराधो अवसि । अवसादायः 'he who being a Brahmana by birth, acts like a Brahmana not willingly, but through fear of punishment.'=या भयेन ब्राह्मणः संपदाते । The compounding is by II. 1. 4 where no other rule applies. Why do we say 'when followed by a Gotra word?' Observe दासोधोनियः । Why do we say 'when reproach is meant?' Observe दासोधोनियः ।

# १८०४ । चङ्गानि मैरेबे । ६ । २ । ६० **॥**

मठा चित्रोवे मिरेशः । मधुमिरेयः । मधुविकारस्य तस्य मध्वक्रम् । 'बहानि' किम् । परम मैरेयः । 'मेरेये' किस् । पुरुषास्यः ॥

3804. The first syllable of the word preceding 'Maireya' gets the acute, when it denotes the ingredient of the same.

Thus संधुनिरेव: 'the maireya prepared from honey.' Why do we say when denoting 'an ingredient'? Observe चरमनेरेय: n Why do we say 'before सेरेय?' Observe पुत्रपासर्वे: n

### ३८०५ । अक्तास्यास्तदर्घेषु । ६ । २ । ७९ ॥

भक्तमत्तम् । भित्तावंसः । भाजीव्हंसः । भित्तावयेद्धविश्वेषः । 'अत्राख्याः' किन् । समाध-धासयः । समार्थं समाध दति कियामात्रमुख्यते । 'तदर्षेषु' किन् । भित्ताप्रियः । वहुव्रीत्रियम् । सन्त्र पूर्वेण्यमनोदातम् ॥

8605. A word denoting food, gets the acute on the first syllable, when standing before a word which denotes a repository suited to contain that.

Thus मैत्तवांसः, भाजीवांसः, । The words like भिष्णा, भक्त &c. are names of food. Why do we say 'when denoting the name of food'? Observe समाधालां होning halls, (the word समाध = समाधां is the name of an 'action' and not of a 'aubstance'). Why do we say 'tadartheshu suited to contain that'? Observe सिम्हें शिक्षाः, which is Bahuvrihi' and the first member gets acute on the final.

# इ८०६ । गेर्रबिडालसिंहसैन्धवेष्यमाने । ६ । २ । ६२ ॥

धान्यगवः । गेबिडासः । द्वासिंदः । स्कुसैन्धवः । धान्यं वैरिवेति विवदः । व्यास्त्रादिः मदाकत्या सविवेत्रितं धान्यं धान्यगवत्रव्वेनोच्यते । 'उपमाने' किम् । परमिन्दः ॥

3806. A word denoting the object of comparison gets the acute on the first syllable when standing before गा, विद्वाल, सिंह, and सिस्थव ॥

Thus धान्यगवः = धान्यं गाँगित। The compounding takes place by II. 1. 56 the words में &c, being considered to belong to Vyâghrâdi class, which is an Aksitigans. The meaning of the compound must be given according to usage and appropriateness. Thus धान्यगवः means गवाकत्याऽवस्थितं धान्यं। So also ग्रेनिकालः

र्वे खिंदाः, बैल्ह्डिकादः,। Why do we say when denoting the object of comparision '? Observe परमधिंदः ॥

# ३८००। प्रके सीविकार्थ। ६। २। ०३॥

चकप्रत्ययान्त उत्तरपदे जीविकार्यवाचिन समासे पूर्वं पदमाद्युदात्तम्। दन्तलेखकः। यस्य दन्तसम्बनेन जीविका । 'नित्यं जीद-' (७९९) इति समासः। 'बके' किम् । रमग्रीयकर्ता। 'बोविकार्यं किम् । इनुभविकां मे धारविस्त ॥

3807. The first member of a compound has the acute on the first syllable, when the second-member is a word ending in the affix 'aka,' and the compound expresses a calling by which one gets his living.

Thus दैं स्वलंखनः - दक्तलंखन पस्य कोविका। The compounding takes place by II. 2. 17. S. 711. Why do we say when meaning 'means of living'? Observe स्वाधिकां में धारपीस। All affixes which ultimately become स्वक by taking substitutes, are called स्वक affixes. Thus शत्रुल, त्रुन, &c. are स्वक affixes (VII. 1. 1). Why do we say 'ending in the affix स्वक'? Observe रस्योगक्तां। Here the compounding takes place by II. 2. 17, and the affix स्व is added in the sense of sport and not of livelihood.

### ३८७८ । प्राचां क्रीहायाम् । ६ । २ । ७४ ॥

न्नाग्देशवाचिनां या क्रीडा तद्वाचिनि समास चन्नप्रत्यवान्ते परे पूर्वमाद्युदात्तं स्थात् । डळालकपुर्वपर्भाञ्जका । 'संज्ञायाम्' (३२८६) इति यतुष् । 'प्राचाम्' किम् । जीवपुत्रप्रचायिका । इयमुद्वीचां क्रीडा । 'क्रीडायाम्' किम् । तव पुष्पप्रचायिका । पर्याये यतुष् ॥

3808 A compound the second member of which is a word ending in was affix, and which denotes the sport of the Eastern people, gets the acute accent on the first syllable.

Thus उद्घाणकपृष्पप्रिकाता। These are formed by गुल् affix (III. 3. 109. S. 3286,) and the compounding takes place by II. 2. 17. S. 711. Why do we say of the Eastern Folk'! Observe जीवपुत्रमचायिका, which is a sport of the Northern People. Why do we say 'when denoting a sport'? Observe तवपुष्पप्रचायिका'thy' turn for &c.' which is formed by गुल् (III. 3. 111) and denotes 'rotation or turn.'

### ३८०८ । श्वाचि नियुक्ते । ६ । २ । ०५ ॥

श्रायक्षानो परे नियुक्तवाधिन समासे पूर्वमाठ्यदात्तम्। क्षत्रधारः। 'नियुक्ते' किम्। कायक सावः॥

3809. A compound, the second member of which is a word ending in the Krit-affix we and which denotes a functionary, gets the acute on the first syllable.

Thus ইসভাব:। Why do we say when meaning 'a functionary'? Observe

३८१० । शिल्पिन चाऽङ्गजः । ६ । २ । ६६ ॥

चिन्यवाचिन समासेऽयणन्ते परे पूर्वमाद्युदातं स चेदयक्रकः परे। न मवीत । तन्तुवायः । 'चिन्यविन' किम्। कायस्तायः । 'चक्रजः' किम्। कुम्भकारः ॥

3810. And when such a compound ending in we affix denotes the name of a professional man, but not when the second term is not (derived from ss), the acute is on the first syllable of the first word.

Here also the second term ends in आया affix. Thus तैन्तुवाय: । Why do we say when denoting 'a work-man or professional person' ? Observe आयडलावें: । Why do we say 'but not when the affix आया comes after स.' ? Observe सुरशकारें: श

#### ३८१९ । संज्ञायां च । ६ । २ । ६० ॥

क्रयशन्ते परे। तन्तुवाये। नाम कमिः। 'त्रकत्रः' इत्येत्र। रचकारे। नाम ब्राह्मः शः ॥

3811. Also when such an upapada compound ending in affix denotes a Name, the acute falls on the first syllable: but not when the second term is and

Thus त न्तुवाय:, 'a kind of insect, spider.' But not se आया with का अक

३८१२ । नातिन्तयवं पाले । ६। २। ७८ ॥

गोपालः। तन्तिपालः। यवपालः। ऋतियुक्तार्था येगाः। 'गो' इति किम्। वस्सपालः । धासे 'इति किम्। गोरस्रः ॥

3812. The words गा, सन्ति and यह get the acute on the first syllable when followed by पाल ॥

Thus गोपाल:, तैन्तिपाल:, यैद्यपाल:। The word तन्ति is the rope with which calves are tied. (तनु विस्तारे + किन्न). This applies to words not denoting a functionary, which would be governed by VI. 2. 75. S. 3809. Why do we say it do. & Observe बासपालें:। Why do we say followed by पाल.' ? Observe गोर्स्क: ॥

३८१३ । गिनि । ६। २ । ७ ९ ॥

युष्पद्वारी ॥

3813. A compound ending in the Krit-affix बिन (रन्) has the acute on the first syllable of the first member.

Thus पुष्पद्यास्ति ॥

३८१४ । उपमानं शब्दार्थप्रकृतावेत्र । ६ । २ । ८० ॥

उपमानवाचि पूर्वपर्वे शिल्यन्ते पर बाद्युदात्तम् । उष्टक्षोश्री । ध्वाङ्खरावी । उपमानग्रहणः सस्य पूर्वयोगस्य च विवयविभागार्थम् । ' शब्दार्थपक्तीः' किम् । वक्षवञ्ची । 'प्रकृतिग्रहणम्' किम् । इक्रतिरेव यत्रोपसर्गनिरपेत्रा शब्दार्था तत्रेव यथा स्थात् । इष्ट मा भूत् । गर्वभाद्यारी ॥

3814. When the first member of a compound expresses that with which resemblance is denoted, then it has acute on the first.

syllable, before a word formed by furth affix, only then, when such latter word is a radical without any preposition, and means 'giving out a definite sound like so and so.'

The word उपमान means the object with which something is likened: श्राद्धार्थ means 'expressing a sound'; प्रकास means 'root, without any preposition.' Thus उपमान word, without any preposition.' Thus distinguished from the last. So that; when the first term is an उपमान word, the preceding stirs will not apply, though the second member may be a शिक्षि formed word.

When the second term is not a word denoting sound, the rule will not apply. At agazing which retains krit accent (VI. 2. 139).

Why do we say 'a radical word without any preposition'? Observe गर भाशांतिन्। Here the second term radically (i. e., charin) does not denote sound, but it is with the help of the Preposition उस् that it means sound. The force of एस is that the स्पानान words are restricted. Such words get acute on the first syllable only then, when the second member is a radical sound name.

### ३८९५ । युक्तारोद्यादयस्य । ६ । २ । ८९ ॥

भाव्यवात्ताः । युक्तारोष्टी । भागतयोधी । भीरहोता ॥

3815. The compounds yuktarohin &c, have acute on the first syllable.

Thus 1 यु सारोही, 2 चाँगतरोही, 3 चाँगतयोधी, 4 चाँगतवज्ञवी, 5 चाँगतनर्दी, 6 चाँ-गतमन्द्री, 7 मागतप्रशारी। These are formed by चित्रिन affix, and are illustrations of Rule VI. 2. 79. Some say, these declare a restrictive rule with regard to the first and second members of these terms. Thus रेरिशन &c. must be preceded by युक्त &c. and un &c. followed by राजिन &c. to make VI. 2. 79 applicable. Thus वसारोहिन though ending in विजि does not take acute on the first, so युक्ताध्यार्थिन। 8 ग्रागतमतस्या or तस्य, 9 स्वीरहोता, 10 भैगिनिभर्ता । The last two are Genitive compounds under Rule II. 2. 9. 11 बामगाधुक, 12 बैंश्विचरात्रः, 13 गैंगीनरात्रः, 14 ख्रुष्टित्र रात्र:, 16 श्रेनपाद: (गणपाद:), 16 समणाद:। All these are genitive compounds. 17. र्षेकिशितिपात्=एकःश्वितिःपादोऽस्य । This is a Bahuvrihi of three terms. বিয়ান: is a Taddhitartha Samasa (II. 1.51), and being a Tatpurusha, required acute on the final, as the Tatpurusha accent is stronger. This declares acute on the Moreover by VI. 2. 29, this word unfufa: would have acute on the first as it is a Dvigu ending in a simple vowel. But the very fact that this word is enumerated here, shows that other Dvigu compounds in fufa are not governed by VI. 2. 29, therefore दिश्चिति पाद has acute on ति। The enumeration of the एक श्चितिपात् further proves by implication that the (यक्तशितिपात् स्वरवचन' जावक' निमित्त स्वरवासीयम्त्वस्य) accent for the application of which a case is present is stronger (See Mahabhashya II. 1, 1). The class of compounds known as प्राचिस्तत &c., (II 1. 48) also belongs to this class.

1 युक्तारोष्टी, 2 श्रागतरोष्टी, 3 श्रागतयोधी, 4 श्रागतवज्ञी 5 श्रागतनव्दी (श्रागतनवि), 6 श्रागतप्रदारी, 7 श्रागतवत्त्वः (श्रागतमत्त्वा), 8 श्लीरहोता, 9 भ्रागनीभर्ता, 10 ग्रामगीधुक्

11 बान्यनिरायः 12 गर्गनिरायः, 13 ख्रुव्धियरायः, 14 मखवादः (श्रखणादः), 15 व्यक्तियात्, 16 पात्रे संमितादयञ्ज (पात्रेसमितादयञ्ज), 17 समपादः ॥

### ३८१६ । दीर्घकाशतुबाष्ट्रवटंचे । ६ । २ । ८२ ॥

बुढोकः । काश्रकः । तुषकः । भाष्ट्रकः । वटकः ॥

3816. When the first member is a word ending in a long vowel, or is 'kâ6a,' tusha, 'bhrâshṭra' or vaṭa, and is followed by 'ja' the acute falls on the first syllable.

Thus कुँटीका, काञ्चका, सुँचका, वाँदका। These are formed by the after wadded to अन् (III. 2. 97).

# ३८९० । श्रन्त्यात्प्रवे बहुचः । ६ । २ । ८३ ॥

बहुवः पूर्व स्वामयात्पूर्व पदमुदार्त जे उत्तरपदे । उपग्रसः । श्वामसङ्गीतः । 'बहुवः' बिम् । दग्धजानि सुवानि ॥

3817 In a word consisting of more than two syllables, followed by ja, the acute falls on the syllable before the last.

Thus उपराश्च आमर्सकीजः, बामर्सकीजः, and बर्दयानः (though the last two words have upapadas ending in a long vowel, the accent is governed by this satra and not the last). Why do we say "a Polysyllabic first member"? Observe सम्बद्धानि संस्थानि ॥

### ३८१८। यामेऽनिवसन्तः । ६। २। ८४ ॥

यामे परे पूर्वे पदमुदात्तम् । तञ्जीववसद्वाचि न । मस्तयामः । यामश्रद्धोऽत्र समूश्वाचाची देवयामः । देवस्वामिकः । 'श्रानवसन्तः' विम । ठावियामः । दाविनवसः ॥

3818. Before 'grama' the first syllable of the first member has acute, when thereby inhabitants are not meant.

Thus बेंस्तवाम: । Here पान is equal to समुद्ध 'an assembly'. देवसाम:=देव-स्वामिक: । Why do we say 'when not meaning inhabitants'. Observe द्वाचियाम, a village inhabited by the decendants of Daksha'.

# इद्शर । घोषादिषु च । ६ । २ । ८५ ॥

दाचिषोषः। दाविषटः। दाविष्टः॥

3819. The first member has acute on the first syllable when followed by ghosha &c.

Thus दाँचिकार, दाँचिकार, दाँचिकार, दाँचिकारी, दाचिकारी, दाँचिकार, दाँचिकार,

Of the above, those which denote places of habitation, there the first members though denoting inhabitants get the acute accent. Some do not read the anuvritti of क्रिक्ट स्था in this aphorism, others however read it.

1 चीव, 2 कट (घट), 3 वल्लभ (पल्वल), 4 खद, 5 खदी (बटर), 6 बिहुल, 7 पिछहू, 8 माला, 9 रखा (रखः), 10 श्वासा (शासः), 11 कूट, 12 श्वास्थ्यते, 13 श्वश्यस्थ, 14 त्या, 15, श्विस्थी, 16 मुनि, 17 प्रेखा (प्रेखाकू; पुंचा) ॥

syllable, before a word formed by the affix, only then, when such latter word is a radical without any preposition, and means 'giving out a definite sound like so and so.'

The word उपमान means the object with which something is likened: श्राद्धार्थ means 'expressing a sound'; श्रक्ति means 'root, without any preposition.' Thus उद्धानित्र व्याद्धारित्। The word उपमान shows the scope of this sûtra as distinguished from the last. So that; when the first term is an उपमान word, the preceding sûtra will not apply, though the second member may be a शिक्ति formed word.

When the second term is not a word denoting sound, the rule will not apply. At quastra which retains krit accent (VI. 2. 139).

Why do we say 'a radical word without any preposition'? Observe सद भाजादिन्। Here the second term radically (i. e., charin) does not denote sound, but it is with the help of the Preposition जुत् that it means sound. The force of एवं is that the अध्यान words are restricted. Such words get acute on the first syllable only then, when the second member is a radical sound name.

# ३८१५ । युक्तारोद्यादयस्य । ६ । २ । ८९ ॥

भाव्यवाताः । युक्तारोष्ठी । भागतयोधी । भीरश्रोता ॥

3815. The compounds yuktarohin &c, have acute on the first syllable.

Thus 1 युँ सारोही, 2 चाँगतरोही, 3 चाँगतयोधी, 4 चाँगतवज्ञवी, 5 चाँगतनवी, 6 चाँ-गतनन्दी, 7 भागतप्रशारी। These are formed by जिल्लि affix, and are illustrations of Rule VI. 2. 79. Some say, these declare a restrictive rule with regard to the first and second members of these terms. Thus रेगीहन &c. must be preceded by युक्त acc. and un acc. followed by tiles dec. to make VI. 2, 79 applicable. Thus वसारोहिन though ending in जिनि does not take acute on the first, so युक्ताध्यायिन। 8 श्रागतमत्स्या or "तस्य, 9 श्वीरहोता, 10 भैगिनिश्रत्ता । The last two are Genitive compounds under Rule II. 2. 9. 11 गामगाधुक, 12 गाँउवांचरात्र:, 13 गाँगित्राचः, 14 व्युष्टिच रात्र:, 16 र्यनपाद: (मसुपाद:), 16 समपाद:। All these are genitive compounds. 17. एँकशितिपात=एक:शिति:पादोऽस्य। This is a Bahuvrihi of three terms. The word एक-ਗਿੰਨ: is a Taddhitartha Samasa (II. 1. 51), and being a Tatpurusha, required acute on the final, as the Tatpurusha accent is stronger. This declares acute on the Moreover by VI. 2. 29, this word unfufa: would have acute on the first as it is a Dvigu ending in a simple vowel. But the very fact that this word is enumerated here, shows that other Dvigu compounds in furn are not governed by VI. 2. 29, therefore दिश्रितियाद has acute on ति । The enumeration of the एक श्चितिपात further proves by implication that the (एकश्चितिपात स्वरवचन' जापक' निमिन स्वरवसीयसत्वरः) accent for the application of which a case is present is stronger (See Mahâbhâshya II. 1. 1). The class of compounds known as पात्रसमित &c., (II 1. 48) also belongs to this class.

1 युक्तारोष्ट्री, 2 श्रागतरोष्ट्री, 3 श्रागतयोधी, 4 श्रागतवज्ञ्ची 5 श्रागतनक्षे 6 श्रागतप्रद्वारी, 7 श्रागतमत्स्यः (श्रागतमत्स्या), 8 श्लीरहोता, 9 भगिनीस्र 11 श्रश्वित्रातः 12 गर्गतिरातः, 13 व्युच्छित्रिरातः, 14 गरावादः (श्रग्रावादः), 15 एकिश्विति 16 पात्र संमितादयश्च (पात्रसमितादयश्च), 17 समपादः ॥

३८१६ । दीर्घकाशतुषाष्ट्रवटंजे । ६ । २ । ८२ ॥

बुटोजः । काथजः । तुषजः । भाष्ट्रजः । वटजः ॥

3816. When the first member is a word ending in a vowel, or is 'kâśa,' tusha, 'bhrâshtra' or vata, and is followed ' ja' the acute falls on the first syllable.

Thus कुँदीन:, के अज:, तुँवन:, भें दिन:। These are formed by the

added to 37 (III. 2. 97).

३८९७ । ग्रन्त्यात्यवे बहुचः । ६ । २ । ८३ ॥

बहुवः पूर्व स्थान्त्यात्यूवं पदमुदानं जे उत्तरपर्दे । उपस्रकः । श्रामनकीजः । 'बहुवः' वम्धजानि तृगानि ॥

3817 In a word consisting of more than two syllables, lowed by ja, the acute falls on the syllable before the last.

Thus उपसरतः, श्रामलकीतः, and बहुवातः (though the last two words have padas ending in a long vowel, the accent is governed by this satra and not last). Why do we say "a Polysyllabic first member"? Observe and त्यानि ॥

३८१८ । यामेर्रानवसन्तः । ६। २। ८४ ॥

यामे परे पूर्व पदमुदात्तम् । तञ्चविवसद्वाचि न । मन्त्रयामः । यामश्रद्धात्र समुद्राया अ देवयामः। देवस्वामिकः। 'श्रीनवसन्तः' किम । ठावियामः। दाविनिवसः॥

3818. Before 'grama' the first syllable of the first member

has acute, when thereby inhabitants are not meant.

Thus में स्वाम: | Here uin is equal to war 'an assembly', Runing स्वाधिक: । Why do we say 'when not meaning inhabitants', Observe सर्वश्राद्ध a village inhabited by the decendants of Daksha',

३८१८ । घोषादिष च । ६ । २ । ८५ ॥ "दाचिघोषः । दाविकटः । दाविहृदः ॥

3819. The first member has acute on the first syllable when

followed by ghosha &c.

Thus दाँचियोषः, दाँचियदः, दाँचियव्ययः, देर्गचयदाः, तर्गचयकः, देर्गचयदाः, देर्गचयदाः, देर्गचयदाः, देर्गचयदाः, देर्गचयदाः, दाँचयदाः, दाँच

Of the above, those which denote places of habitation that the same bers though denoting inhabitants get the south south and the anuveretti of aleques in this apportune, others bourse and a

5), 3 amus (amas), 4 ms, 4 ms (ms) es 10 बास (कास), 11 बुद, 12 करते । व रा (बंबाव्हः बंबर) ।

#### ३८२० । क्वाच्यादयः शालायाम् । ६ । २। ८६ ॥

क्रोनिशाला । व्याहिशाला । यदापि शालान्तः समास्रो नपुंस्त्रतिङ्गो भवति तदापि ' तत्यु व्ये शालायां नपुंसकें (१८५७) इत्येतसमात्युर्वे विप्रतिवेधेनायमेव स्वरः । क्रानिशालम् ॥

3820 The words 'chhâtri' &c, get acute on the first syllable when followed by the word 'sâlâ.'

Thus क्रांत्रिशाला, धे लियाला, शांविदशाला ॥

Where the Tatpurusha compound ending in जाला becomes Neuter, by the option allowed in II. 4. 25; there also in the case of these words, the acute falls on the first syllable of the first term; thus superseding VI. 2. 123. S. 3857 which specifically applies to Neuter Tatpurushas. Thus द्धीतिशासम् ।

1 क्वाचि, 2 पेलि (शेलि), 3 भाविड, 4 व्याडि, 5 श्वाखविड, 6 श्वाटि, 7 गामि (गैमि)।

# ३८२१ । प्रस्थेऽ बृद्धमकक्यादीनाम् । ६ । २ । ८७ ॥

प्रस्य शब्द उत्तरपदे कक्योदिवर्जितमदृद्धं पूर्वे पदमाद्युदातः स्वात् । सन्द्रप्रस्थः । 'ब्रह्मस्थः । 'ब्रह्मस्थः । 'ब्रह्मस्थः । क्रिक्तेप्रस्थः । मकरोप्रस्थः ॥

3821. The first member, which has not a Vriddhi in the first syllable, or which is not 'karkî.' &c, gets the acute on the first syllable before 'prastha.'

Thus इन्द्रप्रस्थः। But not in दान्तिप्रस्थः, which has Vriddhi in the first syllable; nor also in ककीप्रस्थः, मधीप्रस्थः &c.

1 कर्जी, 2 मधी (मधी), 3 मकरी, 4 कर्जन्यू (कर्जन्यू), 5 श्रमी, 6 करीर, 7 कन्दुत (कटुक), 8 कवस (कुछस; कूरस), 9 स्तरी (स्तर) 10

३८२२ । मालादीनां च। ६ । २ । ८८ ॥

वृद्धार्थमिदम् । मालाप्रस्यः । श्रीगाप्रस्यः ॥

3822. The first syllable of 'mala' &c, gets the acute when 'prastha' follows.

Thus मालाग्रस्थः, ग्रांलाग्रस्थः । This sûtra applies even though the first syllables are Vriddhi vowels. In the word एक and भ्रांग्य the letters ए and भा are treated as Vriddhi (I. 1. 75).

1 माला, 2 घाला, 3 घोषा (घोषा), 4 द्वादा, 5 स्नादा, 6 सामा, 7 काञ्ची, 8 एक, 9 काम, 10 द्वीमा ॥

# ३८२३ । त्रामस्त्रवं नगरे ऽनुदीवाम् । ६ । २ । ८९ ॥

नगरे परे मच्चवन्वर्जितं पूर्वमाद्युदात्तं स्यात् तञ्चेदुदीचां न । ब्रह्मनगरम् । 'क्रम-' इति क्रिम् । मच्चानगरम् । नवनगरम् । 'श्वनुदीचाम्, क्रिम् । क्रांति नगरम् ॥

3823. The first member has acute on the first syllable before the word nagara but not when it is the word mahat, or nava, nor when it refers to a city in the lands of the Northern People.

Thus ब्रह्मनगरम् । But not in महानगरम् and नवनगरम्, Why do we say 'but not of Northern People'? Observe नान्दोनगरम् कार्तिगरम् ॥

# ३८२४ । सर्मे चावमे द्वयच्चयच् । ६ । २ । ६० ॥

कर्म परे द्व्यक्त्रयस्पूर्वमवर्षान्तमः युदात्तम् । गुप्तः र्मम्। ब्ह्नरार्मम्। 'सवर्षाम्' किम् । ब्रह्मदर्मम् । 'द्व्यक्त्रयस्' किम् । कपिष्ठजलोर्मम् । स्नमद्वविमत्येव । महार्मम् । नवार्मम् ॥

3824. A word of two or three syllables ending in 'a' or 'a' (with the exception of 'maha' and 'nava'). standing before the word 'arma' has acute on the first syllable.

Thus गुँ प्तामें म् कुँ क्षुटामें म् । Why do we say 'ending in च (long or short)।'? Observe वृद्ध्यमें । Why do we say 'consisting of two or three syllables'? Observe कांग्रज्ञचामें । The words महा and नव are to be read here also. The rule therefore does not apply to महामें म् and नवामें ॥

### ३८२५ । न भूताधिकसंजीवमद्राश्मकञ्जलम् । ६ । २ । ९९ ॥

कर्मे परे नैतान्याद्युदात्तानि । भूतार्मम् । कथिकार्मम् । संजीवार्मम् । मद्रावस्यवर्षां संचातः विद्यव्दीतार्थम् । मद्रार्मम् । कव्यक्तार्मम् । कञ्जलार्मम् ॥

'+ बाद्युदात्तप्रकरणे दिवेदासादीनां इन्डस्युपसंख्यानम् +'। 'विवे। दासाय ट्राशुवे'' ॥

3825. The following words do not get acute on the first syllable, when standing before 'arma' viz. भूत, चाधिक, संजीव, मद्र, चाशमन, and कडजल ॥

Thus भूतामें म, ऋधिकामें म, संजीवामें म, मद्रामें म, भद्रामें म, मद्रामामें म (because the sutra shows the compounding of those words in madrasmam) काञ्जलामें स्। All these compounds have soute on the final by VI. 1. 223.

Vart:—In the Vedas the words दिवादास &c., have acute on the first syllable. Thus दिवादासय दाश्वे (Rig Veda IV. 30, 20).

#### इट्स्ट । चन्तः । ६ । २ । ८२ ॥

### श्रधिकारे। यम् । प्रागुत्तरपदादियञ्चात् ॥

3826. In the following sutras up to VI. 2. 110 inclusive, is to be supplied the phrase 'the last syllable in a word standing in the Nominative case has the acute.'

This is an adhikâra aphorism. In the succeeding sútras, the last syllable of the first member of a compound gets the acute accent. Thus in the next sûtra the word to gets acute on the final. This adhikâra extends up to VI. 2. 110. inclusive.

# ३८२७। सर्वे गुणकात्स्त्र्ये। ६। २। ८३॥

सर्वश्रस्यः पूर्वपदमन्तोदात्तम् । सर्व इवेतः । सर्वम हान् । सर्व म्' किम् । परमञ्जेतः। श्राम्रय-काप्त्या परमत्वं श्वेतस्योति । गुणकात्स्नीयं वर्तते । 'गुण-' इति किम् । सर्व सावर्णः । 'कात्स्न्र्वं किम् । सर्वे वां श्वेततरः सर्व श्वेतः ॥

3827. The acute is on the final of the word 'sarva,' standing as first member before an attributive word, in the sense of 'whole, through and through.'

#### Thus सर्व प्रवेतः सर्व अ हान् ॥

Why do we say सर्व ? Observe प्रसम्बोतः, here the attribute of प्रदेश pervades through and through the object referred to, but the accent is not on the final of प्रस् ॥

Why do we say 'attributive word'? Observe सर्व सेव्यर्थ:, 'golden', सर्व-रकतः 'silvery', which do not denote any attribute in their original state but modification. In fact it is not गुजकात् स्थ्य here at all, but a विकारकार्त् स्थ्य ॥

Why do we use the word 'Kartsnya or complete pervasion.' Observe सर्व बां स्थेततर: - सर्व प्रयेत: here the compounding takes place by the elision of the affix तर्य denoting comparison, and as it shows only comparative, not absolute, whiteness, the rule does not apply. Moreover, in this example, the 'kartsnya' is not that of 'guna' but of 'guni', net of the 'attribute', but of the 'aubstance'.

#### ३८२८ । संज्ञायां गिरिनिकाययोः । ६ । २ । ८४ ॥

श्तयोः परतः पूर्वं अन्तोदात्तम् । चञ्चनातिश्ः । मीपिडनिकायः । 'संश्वायाम्' किम् । परमः तिरिः । ब्राष्ट्रायनिकायः ॥

3828. The last syllable of the first member before giri and nikâya has the acute, when the compound is a Name.

Thus पाडकार्ने। The finals of afijana is lengthened by VI 3. 117. जो पिट्ट-निकाय: । Why do we say 'when it is a Name' ? Observe क्यांगिरि:, ब्राइनस्मिनः कार्य: ॥

# इट्स्ट । कुमाया वयस्ति । ६ । २ । ८५ ॥

पूर्वं बदयन्त्रोदासम् । कुछकुमारी । कुमारीश्वव्दः धुंशा शशाशंप्रयोगमार्त्रं प्रवृत्तिनिमित्त्र मुपादाय प्रयुक्तो दुर्खादिभिः समानाभिकरणः । तञ्च वय शृष्ट यद्यते न कुमारत्वमेव । 'वयीस किम् । परमकुमारो ॥

3829. The last syllable of the first member gets the acute when the word 'kumari' follows, the compound denoting age.

Thus वृद्धकुमारी 'an old maid'. The compounding is by H. 1. 57. The word वृद्धा becomes masculine by VI. 3. 42 in the example.

Q. The word जुमारी was fermed by क्रीय by IV. 1. 20 in denoting the prime of youth, how can this word be now applied to denote old age by being coupled with तृक्षा; it is a contradiction in terms. Ans. The word जुमारी has two senses; one denoting 'a young maiden' and second 'unmarried virgin'. It is in the latter sense, that the attribute तृक्षा is applied. Why do we say 'when the compound denotes age ' ? Observe परमजुमारी ॥

### इन्द्रः । उदकेर् केवले । है। २। ८६॥

मनेवर्ग मियं तहाचिनि समासे उदके परे पूर्व मन्तेश्वासन्। गुडोहकान्। स्वरे करोडण स्वाहेशः। 'स्वरितो वानुदाने पदादों' (३६५६) पति पक्षे स्वरितः। 'स्वहेवके' किम्। क्षेतिदकम् ॥ 3830. Before the word udaka, when the compound denotes a mixture, the last syllable of the first member has the acute.

Thus मुद्दोदसम् or गुरोदसम् । When we have already made the gracute by this rule, then the swarita accent may result optionally, by the combination of the acute et of guda and the subsequent grave द of उदस, by rule VIII. 2. 6. S. 3659. The word समोवन means mixture. When mixture is not meant, this rule does not apply. As श्रीतादसम् स

### ३८३१ । द्विगी ऋती। ६ । २ । ८७ । ॥

द्विगानुत्तरपढे क्रतुत्राचिन समासे पूर्वं मन्तोदात्तम्। गर्गदिरात्रः। 'द्विगै।' किम्। चित-रात्रः। 'क्रती' किम्। बिल्वद्वोमस्य सप्तरात्रो बिल्वस्परात्रः॥

3831. Before a Dvigu, when the compound denotes a sacrifice, the last syllable of the first member has the acute.

Thus गर्ग निराज: = गर्गाक्षां जिराज: Why do we say 'before a Dvigu compound'! Observe चित्राचें: (राजिमितकाण्य चीत गाविक्षमानः) which being formed by the Samasanta affix चन् (V. 4. 87) has soute on the final (VI, 1. 163). Why do we say 'when denoting a sacrifice'! Observe विकासमाराजः = विकास समाराजः स

### ३८३२। सभायां नप्ंसके । ६ । २ । ८८ ॥

सभावां परते। नपुंसकतिङ्के समासे पूर्वं मन्तोदात्तम् । गोपावसभम् । स्त्रीसभम् । 'सभा' याम्' किम् । त्राष्ट्रा वसेनम् । 'नपुंसक्षे' किम् । राजसभा । प्रतिपदीत्तनपुंसकपष्टवाचेद्व । रमखो ससभम् । ज्ञाष्ट्रम वस्तुनम् ॥

3832. Before the word sabha when it is exhibited as Neuter the first member of the compound gets acute on the last syllable.

Thus नेपाल सभग, स्त्री सभग ॥

Why do we say 'before सभा' ! Observe ब्राह्मसर्थेनम् ॥

Why do we say 'when in the Neuter' ? Observe राजसभा स

The word স্থায় becomes Neuter under rules II. 4. 23-24: therefore when the word স্থায় does not become Neuter under those rules, then by the maxim of Pratipadokta &c: the accent does not fall on the final of the preceding term, as, ব্যক্তীয়ন্ত্ৰ্য, here the word স্থায় is neuter not by the force of any particular rule, but because the thing designated (সমিয়া) is neuter.

### ३८३३। प्रेपाचाम् । ६।२। ८८॥

देवदत्तपुरम् । नान्दीपुरम्। 'प्राचाम्' किम् । श्विवपुरम् ॥

3833. Before the word pura, when the compound denotes a city of the Eastern People, the final of the first member has the acute.

Thus देवदन पुरम्, काशि पुरम्, नान्दि पुरम्। Why do we say of the Eastern people ' ? Observe शिवपुरम ॥

३८३४। सरिष्टगौडपुवे च। ६। २।१००॥

पुरे परेऽदिष्टगाडपूर्वे समासे पूर्व मन्तोदात्तम् । चरिष्टपुरम् । गाडपुरम् । 'पूर्व' ग्रञ्जकं विम् । ब्रञ्जपि यथा स्थात् । चरिष्टामितपुरम् । गाडभूत्वपुरम् ॥ 3834. When the words 'arishta' and 'gauda' stand first, the first member has the acute on the final before the word 'pura.'

Thus चरिछेंपुरम्, गाँडपुरम्। By the force of the word पूर्व in the aphorism, we can apply the rule to चरिष्ठणिस पुरम, गाँडभूखपुरम् ॥

३८३५ । न सर्वस्तिनफलकमार्दियाः । ६ । २ । १०९ ॥

बुरे परे नैतान्यनोहासानि । स्वस्तिनपुरम् । फतकपुरम् । मार्टेवपुरम् । मृखेरपर्वामित्र कुषादित्यात् ठक् ॥

3835. But when the word 'hastina' 'phalaka' and 'mar-

deva' precede 'pura' the acute does not fall on their final.

This is an exception to VI. 2. 99. Thus श्वास्तिनपुरस्, क्लकपुरस्, मार्टेबपुरस् The son of सद्ध is सार्टेब formed by उक्, the word belonging to Subhrâdi class. The z is elided by VI. 4. 147.

# ३८३६ १ कुसूलकूपकुम्भशालं बिले । ६ । २ । १०२ ॥

चतान्यन्तोद्वाजानि विसे परे । सुमूलविसम् । सूपविसम् । सुम्भविसम् । शास्तिसम् । 'सूसू सादि' किम् । सर्पविसम् । 'विस' इति किम् । सुमृसस्यामी ॥

3836, The words कुसूल, कूप, कुम, and शाला have the acute on the last syllable before the word 'bila'

Thus कुमूर्लेशिक्स, कूर्णेशिक्स, कुम्मेशिक्स, शार्लेशिक्स,। But not so in sulfamen,। Why do we say 'before खिल'? Observe कुमूलस्वामी॥

### ३८३७ । दिक्शब्दा यामजनपदाख्यानचानराटेषु । ६ । २ । १०३ ॥

दिक् शब्दा क्षन्तोदाला भवन्ये वु। पूर्वे वुकामश्रमी। क्षपरकृष्णम् तिका। जनपदः। पूर्वे पञ्चालाः। क्षाख्यानम्। पूर्वे वावासम्। पूर्वे चात्रराटम्। शब्दग्रह्यां कालवाचिदिक् हब्दस्य परिय-द्वार्थम् ॥

3837. Words expressing direction (in space or time) have acute on the last syllable, when followed by a word denoting a village, or a country or a narrative, and before the word 'châna râta.'

Thus पूर्वे वुकासशासी or पूर्व (VIII, 2.6). The compounding takes placeby II. 1.50. ऋपर्के कथा म सिका ॥

Country name—पूर्व पञ्चाला: । These are Karmadharaya compounds (II. 1. 58).

Story name: — पूर्व यायातम्। So also पूर्व चानराटम्। The employmen of the term श्रस्त in the aphorism shows that time-denoting दिस् words as in पूर्व वाधानं should also be included.

### ३८३८ । बाचार्योपसर्जनश्चान्तेवासिन । ६ । २ । १०४ ॥

मार्चार्यापसर्जनान्ते वासिनि परे दिक्क्ट्या मन्तोदात्ता भवन्ति । पूर्व पाणिनीयाः । 'मार्चिन' पति विम् । पूर्वान्ते वासी । 'मन्ते वासिन' किम् । पूर्व पाणिनीयं भास्त्रम् ॥

3838. The direction denoting words have acute on the final-

before the names of scholars, when such names are derived from. those of their teachers.

Thus पूर्व पार्मिकाचा: .. Compare VI. 2: 36: Why do we say when derived, from the names of their Teachers !! Observe पूर्वात्त वासी। Why do we say 'Scholar-names '? Observe पूर्व पार्गिकोधं शास्त्रम्। (पाकिनीयं शास्त्रम् पूर्व विरन्तः नम्) ॥

# ३८३७ । उत्तरपदवृद्धी सर्वे च । ६ । २ । १०५ ॥

उत्तरपदायोत्पिधकृत्य मा कृष्तिर्विष्ठिता तहायुत्तरपदे परे सर्वे शक्ता दिक्ककाश्चानकः इत्ता भवन्ति । सर्वे पाञ्चासकः । चारपाशृचासकः । 'चिथकार' यष्टकं, विस् । सर्वे मासः सर्वे कारकः ॥

3839. Words denoting direction and the word 'sarva' have acute on the final, before a word which takes Vriddhi in the first syllable of the second term by VII. 3, 12 and 13.

By the sûtra द्वारावद्वाय VII. 3. 10. 12, the Vriddhi of the Uttararada is ordained when the Taddhita affixes having द्वार्या; or क्, follow, the Pûrvapada being: द्वाराव कार्य कार्य

Why do we say ' which takes Vrid hi in the second term under VII. 3. 12 and 13?" Had the word उत्तरपदस्य ति विश्वकरण not been used by us in explaining the sûtra, then the sûtra, would have run thus वृद्धी सर्व च, and would have applied to cases like सर्व सास:, सर्वकारक: where सास: and कारक: are Vriddhi words not by virtue of VII. 3. 12:

# ३८४० । बहुब्रीही बिश्वं संज्ञायाम् । ६ १२ । १०६ ॥

बहुतोहै। विश्वबद्धः पूर्व पदभूतः संज्ञायामन्तीवातः स्यात् । पूर्व परम्कतिस्वरेण प्राप्तः स्यात्युवातस्यापवादः । 'वि श्वे कंमा वि श्ववे वः' । । 'चावि श्ववे वः सत्पतिम्' । 'बहुतोहैं। किक् । विश्वे च ते देवाश्व विश्वे देवाः । 'संज्ञायाम्' किम् । विश्व देवः । प्रागव्ययोभाव दक्षहु बीद्यधिकारः ॥

3840. The word 'visva' has acute on the final, being first member in a Bahuvrihi when it is a Name.

This is an exception to VI. 2. I by which the first member in a Bahuvribi would have retained its original ascent. Thus:—विश्वसमा विश्वदेव: (Rig Veda VIII. 98. 2). वार्षकवदेव सम्पतिम ॥

Why do we say in a Bahuvrihi compound ? (Poserve विश्वे क केवा: = विश्वे

Why do we say when a name? Observe विश्वदेवा प्रस्य = विश्वदेवा। But विश्वदाग्रिकी: and विश्वदाजिकी: have acute on the final as they are governed by the subsequent rule VI. 2. 165 which supersedes this. The word Bahuvrihi governs the succeeding sûtras up to VI. 2. 120 inclusive.

# ३८४१ । उ**दरास्त्रेषुष् । ६** । २ । १०७ ॥

संज्ञायामिति वर्तते । वृक्षोददः । इय वदःम । हेवुः ॥

3841. The first member in a Bahuvrihi, before the words 'udara' 'asva' and 'ishu' gets acute on the final syllable, when the compound denotes a Name.

Thus क्यों बर:, वर्ष कर:, and करें हु:! This sûtra is also an exception to VI.
2. 1 by which the first term would have retained its original accent. The word क्या has acute on the first by Phit II. 7. The word क्या is also first acute as formed by इन् (Un IV. 118). The word क्या is end-acute by V. 2, 38. Its mention here appears redundant.

#### ३८४२ । श्रेपे । ६ । २ । १०८ ॥

उदराश्येषुषु पूर्वमन्तोदासं बहुतं है। निन्दाबाज् । चटीदरः । बटुबाञ्चः । चलाचसेषुः चनुदर इत्यत्र नञ्जुभ्याम्-' (२१०६) इति भवति इतिवेधेन ॥

3842. A word before 'udar' 'asva' and 'ishu' in a Bahuvrihi gets acute on the final, when reproach is meant.

Thus घटो दर:, कटुका इव:, चलाकते हु:। The word घट is formed by कल् (III1. 134) and has acute on the final, and so it would have retained this accent by
VI. 2. 1. even without this sûtra. The word कटुक being formed by कल् (V. 3. 75),
has acute on the first. In this and the last sûtra, all the acutes may optionally be
changed into svarita by VIII. 2. 6. But चनुदर: and चूदर: have acute on the
final by VI. 2. 172, S. 3906 which being a subsequent sûtra, supersedes this present, so far as घल् and स are concerned.

# ३५४३ । नदी बन्धुनि । ६।२ । १०८ ॥

बस्ध्यक्टे परे नदासं पूर्वमस्तोदासं बहुदीहै। गार्गीबस्धः। 'नदी' बिस् । ब्रह्मबस्धः ब्रह्मकृद्ध बाद्यदासः। 'बस्धुनि' बिस् । गार्गिप्रियः ॥

3843. In a Bahuvrihi compound, having the word 'bandhu' as its second member, the first member ending in the Feminine affix 'i' ('nadi' word) has the acute on its final syllable.

Thus गार्गी बन्धः। The word गार्गी is formed by adding क्षेप (IV. 1. 16) to साम्ये ending in छत् (IV. 1. 105), and therefore, it is first acute By VI. 2. 1 this accent would have been retained, but for the present sûtra.

Why do we say 'a Nadî (Feminine in ) word'? Observe क्रिकाक्यु:, the word क्रका has acute on the first syllable as it is formed by स्थित् (Un IV. 146) and it retains that accent (VI. 2. 1).

Why do we say 'before बन्धु'? Observe गार्गी फ़िय: ॥

३८४४। निष्ठोपसर्गपूर्वप्रन्यतरस्याम् । ६ । २ । १९० ॥

निष्ठात्तः पूर्वपदसम्तीदातं वा । प्रधातपादः । 'निष्ठा' विस् । प्रवेदवस्युकः । 'अवसर्तपूर्वस्' विम् । शुक्तसुक्तः ॥ 3844. In a Bahuvrîhi compound, a Participle in 'kta' preceded by a preposition, standing as the first member of the compound, has optionally acute on the last syllable.

Thus प्रधानियादः or प्रधानवादैः (VI. 2. 169).

Why do we say 'a Nishtha'? Observe प्रशेवकमुख: which is acute in the middle by the krit accent being retained after w (VI. 2. 139).

Why do we say 'preceded by a preposition'? Observe मुक्तमुख: which has acute on the first by VI. 1. 206.

#### ३८४५ । उत्तरपदादिः । ६ । २ । १९१ ॥

उत्तरपदाधिकार चाणवान्तम् । चाद्यधिकारस्तु 'प्रकरण भगानम्' (३८०६) चरावधिकः ॥
3845 In the following sûtras, up to VI. 2. 136 inclusive,
should always be supplied the phrase 'the first syllable of the
second member has the acute.'

This is an adhikars aphorism and the word state exerts its influence up to the end of the chapter, while the word suffa has scope up to VI. 2, 187 exclusive.

# इन्४६ । क्यीं वर्षतवंशत् । ६ । २ । ११२ ॥

वर्षवाचिना सदयकाचिनाक्ष परः कर्याष्ट्रव्य पाठ्यवात्ता बहुवीद्वा । शुक्रकर्यः । श्रंतुकर्यः 'कर्षः' किम् । स्वतपादः । 'वर्षा सदयात्' किम् । श्रोभनकर्यः' ॥

3846. In a Bahuvrihi compound, the word 'karna' standing as second member, has acute on the first syllable, when it is preceded by a word denoting color or mark

Thus with color we have under and with mark name, we have under the lengthening of ning takes place by VI. 3. 115. The marks of scythe, 'arrow' &c., are made on the ears of cattle to mark and distinguish them. It is such a 'mark' which is meant here.

Why do we say कवं ? Observe चरेतपादः, कूटगृहः here चरेत being formed by कवं (II. 1. 134) is end-acute, and कूट being formed by क (III. 1. 135) is also end-acute and these accents are retained in the compound.

Why do we say 'when preceded by a word denoting color or mark'? Observe ग्रामनकर्य where ग्रामन being formed by युद्ध (III. 2. 149) is end-acute and this accent is retained (VI. 2. 1).

# ३८४० । संज्ञीपस्ययोज्ञ । ६ । २ । १९३ ॥

कर्त्त बाट्यदातः । स्रविकर्त्तः । बीपस्ये । गोकर्ताः ॥

3847. In a Bahuvrihi, the second member 'karna' has acute on the first syllable, when the compound denotes a Name or a Resemblance.

Thus मिक्सिंग, is a Name : गेर्सिंग:, denotes resemblance i. c., ' persons having ears like a cow.'

# ३८४८ । बावटएख्डयीवालङ्घं च । ६ २ । १९४ ॥

र्वजीपम्पयोवसुत्रीष्ठै। चितिकवटः । कायदण्टः । सुत्रीकः । माद्रीक्रक्षः । कीरपत्र्ये । कार्यक्रयः । गोएन्टः । कावयोवः । गोताकृषः ॥

3848. In a Bahuvrihi expressing a Name or comparison, the second member and, ves, want and again have acute on the first syllable.

Thus Name : शितिकीयटः । Comparison कारकीयटः । Name कायहर्षेटः । Resemblance नेप्पष्टः । Name सुर्योदः । Resemblance नाडीः । Resemblance नाडीः । Resemblance नाडीः । Resemblance नाडीः ।

The sûtra काउर्एट्योवाकंचं is in Neuter gender, and जंबा is shortened, as it is a Samahara Dvandva. In the case of सुरोद्ध, the accent would have fallen on the final a by VI. 2. 172, this ordains acute on की 8

#### ३८४८ । श्रुह्मवस्थायां च । ६ । २ । १९५ ॥

श्रह्मच्द्रो अस्कायां संजीयस्ययोषकायुदात्तो बहुक्षेष्टैरः। उत्गतश्रहः । हृ यहुनश्रहः। सक् श्रह्मोद्गमनादिकतेः गवाः देवीयोविश्रेतो अस्यः। संजायाम् । सम्बद्धहः। उपमायाम् । मेवश्रहः ॥ सवस्था-' र्दात किम्। स्यूनश्रहः ॥

3849 In a Bahuvrihi denoting age, (as well as a Name or a Resemblance), the second member 'sringa' gets acute on the first syllable.

Thus उद्गत्तश्च हू:, हु गंगुलश्च हू:। Here the word सृष्ट denotes the pasticular age of the cattle at which the horns come out, or become one inch long. Name: स्वक्ष हूं:। Comparison: सेवर्स हूं:। Why do we say when denoting 'age &c' स्थूलश्च हूं: !

# ३८५७ । नजो चरमरमिचमृताः । ६ । २ । १९६ ॥

नकः परास्ते बाद्युदाना बहुवीहै। 'ता मे जराहुजरम्'। बमरम्। 'कमित्रमर्द्रय'। 'वदेः देवेंव्यम्तम्'। 'तकः' किम्। ब्राह्मणिमनः। 'ज-' इति किम्। ब्राह्मः।

3850. After a Negative Particle, in a Bahuvrihi, the acute falls on the first syllable of बर, मर, विश्व and सृत ॥

Thus मर्जैर:, मर्सिय: and मस्त । Why do we say after a Negative Particle? Observe बाझनातिन: । Why do we say 'बार केट.' Observe मामुरें: when the final gets the acute by VI. 2. 172.

# ३८५९ । से।र्मनसी चलोमोषसी ॥ ६ । २ । १९७ ॥

सीःपरं सोमोवसी वर्जीयत्वा मचन्तमसन्तं चाद्युदानं स्थात् । 'नऽसुम्याम्' (३६०६) चत्यस्या पवादः । सु' कर्मीयः सुरुष: । 'स नो वचर्दानमानः सुब्रक्ता । श्विवा प्रशुम्यः सुम्मनाः सुवर्जीः' । सुपेश्चेस्करित' । 'सो: 'किम् । क्रतकर्मा । 'मनसी' किम् । स्\_राक्ता । 'ससीमोवमी' किम् । सुनोमा। सुवाः । कवि तु परत्यान् 'कपि पूर्वम्' (३६००) इति भवति । सुकर्मकः । 'सु स्नोत्सकः' ॥

3851. After the adjective su in a Bahuvrîhi, a stem ending in mun and as with the exception of loman and ushas has acute on the first syllable.

Thus सुवार्माक: बुरुव: (Rig Veda IV. 2, 17). स् ना चल्रदिनमान: सुब्रह्मा (Rig Veda VI. 22. 7). जिला पशुभ्यः सुमनाः सुनर्चा (Rig Veda X. 85. 44). सु पेशस्क-रित (Rig Veda II 35. 1). सुर्वीर्मन, सुर्थेमेन सुर्पे विमन, सुर्वे यस, सुर्वे प्रस् सुर्वे प्रस् सुर्वे तस् 30 also सुर्वत and सुर्वत from the root संग्र and एकम with the affix विवय । The final स is changed to द by VIII. 2. 72. But this substitution is considered asiddha for the purposes of accent, and these words are taken as if still ending in we ! Why do we say 'after सू ?' Observe कतकर्मन, कतवज्ञस । Why do we say 'ending in अन and बाह ? Observe सुराजन and सुराजन formed by the affix कानिन (Up. €, 156), and the accent is on w and N, but with H, the accent is thrown on the final by VI. 2, 172 S. 3906. Why do we say with the exception of स्रोमन and उद्धा े Observe मुस्ताब न and सुदेश (VI. 2. 127). The following maxim applies bere : श्रीननस्मन् सञ्चान्यर्वतता श्रानर्वकेन श्र सदन्तविधि प्रयोजयन्ति 'whenever श्रन्. or हुन् er सञ्च or सन्, when they are employed in Grammar, denote by I. 1. 72, something that ends with सन् or सन् or सन्, there (सन्, सन्, सस् and सन्) represent these combinations of letters, both in so far as they possess and also in so far as they are void of, a meaning.' Therefore the सन् and प्रश् void of meaning are also included here. Thus धर्मन् is formed by मन् (Un I. 140), but कर्मन् is is formed by र्मानन (Un. IV. 145), and प्रशियन is formed by समिनन affix (V. 1. 122) in which सक् is only a part. Similarly यश्च is formed by असून (Un IV. 191), and so also ਜ਼ਾਜਦ (Up IV. 202); but in ਸੂਆਰ (ਸੁਆਰ from ਆ ਦ with the affix fact III. 2.76) the rule applies also, though was is here part of the root. But when the samasanta affir any is added (V. 4. 154), then the accent falls on the syllable immediately preceding say for there the subsequent Rule VI. 2. 173 S, 3907 supersedes the present rule : thus सुकार्य काः, सुद्धा तस्कः ॥

#### इप्प्राक्रस्वादयश्वं । ६ । २ । १९८ ॥

सोः पर वाट्युदात्तः स्यः । 'साम्र्'ाज्याय सुक्रतुः' । 'सु प्रती'कः' । 'सु चर्वः' । 'सु प्रतू'र्ति' सने चरम्' ।

3852. After su in a Bahuvrihi, the acute falls on the first syllable of kratu &c.

Thus शासाच्याय सुर्केतुः (Rig Veda I. 25. 10) सुर्केट्यः, सुर्वे तीकः । सुप्रतूर्तिमनेष्टसम् (Rig Veda I. 40. 4).

# ३८५३ । श्राद्युदात्तं द्वयच्छन्दसि । ६ । २ । १९९ ॥

षदा युदानं द्व्यच्तरसंक्तरं बहुवी हावायुदात्तम्। 'न्या स्वत्रवाः'। 'सुरणः 'न्नातिण्यि' निरस्तरेखाच्यरचावायुदात्ता । 'न्नायुदात्तम' किम् । 'वासुं बाहुः'। 'द्व्यच्' किम् । सुगुरंसरसु हिरययः। हिरययच्यस्त्रवन्न ॥

3853. In a Bahuvrihi compound, in the Chhandas, a word of two syllables with acute on the first syllable, when preceded by su, gets acute on the first syllable.

In other words, such a word retains its accent. Thus: — आधास्त्राध्य सुर्थां आतिश्यक्ते (Rig Veda VIII. 68. 16). Here स्वाध्यः and सुर्थः have acute on आ and द, which they had originally also, for आध्य and रण are formed by क्लिन् (Un. I. 151) and क्थन् (Un. II. 2) respectively and have the नित् accent (VI. 1. 197).

Why do we say 'having acute on the first syllable'? Observe या सुंबाहु: स्वाहुति: (Rig. II. 32. 7). Here बाहु has acute on the final (Up. I. 27 formed by saffix and has the accent of the affix III. 1. 3).

Why do we say 'having two syllables' ! Observe सुनुरसन्, सुन्धरवः (Rig Veda I. 125. 2). This sûtra is an exception to VI. 2. 172.

#### **३**८५४ । बीर<sup>्</sup>डीया च । ६ । २ । १२० ॥

सीः परे। बहुत्तीहै। इन्द्रस्याद्युदाती । 'सु वीरें स रुचिंसा'। 'सु वीर्यं स्व गोर्मंतः '। वीर्ये-श्रव्दो यत्प्रत्ययानः । तत्र 'यते।ऽनादः' (२००९) इत्याद्युदात्तत्वं नेति वीर्येग्रहःसं ज्ञापकम् । तत्र हि सति पूर्वेशैव सिद्धं स्थात् ॥

3854. In a Bahuvrihi compound in the Chhandas, after 'su' the words 'vria' and 'vriya' have acute on the first syllable.

Thus सुँ बोरेख रिषका (Rig Veda X. 122. 3). So also सुँ बोर्यस्य नेगमत: (Rig Veda VIII. 95. 4). The word बीर्य is formed by यह affix and by VI. 1. 213, S. 3701 it would have acute on the first. But its enumeration in this sûtra shows that Rule VI. 1, 213, does not apply to बीर्य। The word बीर्य has svarita on the final in the Chhandas, by Phit IV. 9. In the classical literature it is âdyudâtta.

# ३८४५ । कुलतीरतुलमूलकालासममव्ययीभावे । ६ । २ । १२९ ॥

उपकृतम् । उपतोरम् । उपतूत्रम् । उपमासम् । उपचासम् । उपचासम् । सुद्रमम् । भिषः सम् । तिष्ठ द्वर्षातिष्यं ते । 'कूसादि ' यष्ट्यं किम् । उपकुम्मम् । 'चव्यपीभावे ' किम् । परम कृतम् ॥

3855. In an Avyayibhava compound, the following second terms have acute on their first syllable : कूल, शोर, तूल,मूल, शाला, विश्व and सम ॥

Thus उपकूँ सम्, उप तीरम्, उपतूँ सम्, उपमूँ सम्, उपमासम्, सुर्वेसम्, निःवेसम् । These last four are to be found in Tishthadgu class of compounds (II. 1. 17)

Why do we say 'कूस &c.' ? Observe उपक्रमम् ॥

Why do we say 'in an Avyayibhava compound?' Observe चरमञ्जूबस्, उत्तस कूलस् । After the prepositions परि, प्रति, उप and श्रप, the words कुल &c. would have becomes accentless by VI. 2. 33, the present sûtra supersedes VI. 2. 33, and we have accent on कुल &c. and not on the Prepositions.

# ३८५६ । कंग्रमन्यशूर्पपाय्यकार्व्ड द्विगा । ६ । ६ । ९२२ ॥

द्विकांसः । द्विमन्त्रः । द्विष्ठार्थमः । द्विकाण्डमः । 'द्विगा 'किम् । परमकांसः ॥

3856. In a Dvigu Compound the following second members get acute on their first syllable: - कंस, मन्य, शूपे, पाय्य and कार्यड ॥

Thus हिंद संस:, (हाभ्या कंसाभ्यां कोतः the affix टिटन् V. 1. 25 is elided by V. 1. 28) हिर्मेन्य:, (the affix ठक् V. 1. 19 is elided by V. 1. 28) हिर्मेन्य:, (the affix क्य V. 1. 26 is elided) हिया व्यः, हिद्धा वहः । Why do we say in a Dvigu? Observe प्रसः । क्यः ॥

# ३८५७ । तत्पुरुषे शालायां नपुंसके । ६ । २ । १२३ ॥

श्रालाशक्यान्ते तत्यु व्वे नपुंस्कलिङ्क स्तरप्रदमात्युदात्तम् । त्रात्त्रस्थानम् । 'तत्यु व्ये-किम् । दृठवालं ज्ञात्त्रस्थकुनम् । 'श्रालायाम्' किम् । ज्ञात्त्रस्यश्राला ॥

3857. The word 'sala' at the end of a Tatpurusha compound when exhibited in the Neuter, has acute on the first syllable.

Thus आक्रमसभा The compound becomes Neuter by II. 4. 25.

Why do we say 'in a Tatpurusha' । Observe दुर्देशालं ज्ञास्त्रसम् which is a Bahuvrihi compound and therefore the first member retains its accent (VI. 2. 1,) and as the first member is a Nishtha word, it has acute on the final.

Why do we say ' the word शासा ! ' Observe ब्राह्मवासेनस् ॥

Why do we say 'in the Neuter'! Observe आञ्चाणशासा । Compare VI. 2. 86.

इट्यद । कल्या च । ६ । २ । १२४ ॥

तत्पुरुवे नपुंसकतिङ्गे वन्यायस्य उत्तरपद्यसाट्युदात्तम् । साञ्चासकन्यम् । श्राष्ट्ररकन्यम् । " नपुंसके ' किम् । दावि कन्या ॥

3858. In a Neuter Tatpurusha ending in 'kantha' the acute falls on the first syllable of the second member.

Thus सोशिमकैन्यम्, बाह्यकैन्यम्, । The word सोशिमः denotes the descendant of सुश्चमः (श्रीभनः श्रमे बस्य) बाह्य is formed by the preposition जा with the verb श्व and the affix ज (III. 1. 136) The compound is Neuter by II. 4. 20. These are Genitive compounds. When the word is not Neuter we have द्वां स्कारण ॥

# ३८५८ । चादिश्विष्ठवादीनाम् । ६ । २ । १२५ ॥

्र कम्यान्ते तत्यु उने नपु सकति के चिष्ठवादीनामानि व्यातः । चिष्ठवकम्यम् । सभ्य कम्बम् चे मार्किरिनि वर्तमाने पुनर्वेष्ठवं पूर्व पवस्याद्यादातार्थम् ॥

3859. In a Neuter Tatpurusha ending in 'kantha' the first syllable of 'chihana' &c. have the acute.

As चित्रैं खन्यम्, मैं इरकन्यम्, में दुरकन्यम् । The repetition of the word चादि if this sûtra, though its anuvritti was present, indicates that the first syllable on the first member gets the acute. The word चित्रण is derived from the root चित्रोति with क्षिए which gives चित्र and चन is formed by adding चन् (III, 1.134) to चन । चत्र+चन = चित्रण the elision of त is irregular.

### ३८६० । चेललेट स्टुककाण्डं गर्हायाम् । ६ । २ । १२६ ॥

चैजादीन्युत्तरिपदान्याद्युदात्तानि । पुत्रचेजम् । नगरखेटम् । दिधकदुकम् । प्रजाकाथस्य । सादिसादृष्येन पुत्रादीनां गर्छा । व्याघदित्यात्समासः । 'गर्छायाम्' किम् । परम्रचेलम् ॥

3860. The words चेल, खेट, कटुक and कावड at the end of a Tatpurusha have acute on the first syllable, when a reproach is meant.

Thus पुत्रचेत्र म्, नगरखे उम्, (खेट द्दात द्वानाम, तद्वन दुवेत) दिथक दुवम् (कदुकम स्वादु) प्रजाक गरहा । The reprosch is denoted of the sons &c. by comparing them to चेन &c. The analysis will be पुत्रकोतिमा । . . चेनवत् तुष्कम् and the compounding

takes place under II. 1. 56: the Vyaghrådi class being an akrtigana. When represent is not meant, we have परमञ्जूषा ॥

# **३८६९** । चीरमुपमानम् । **६** । २ । १२७ ॥

वस्त्रं चीरांमव वस्त्रचीरम् । कम्बलचीरम् । 'उपमानम्' किम् । परमचीरम् ॥

3861. The word 'chira' at the end of a Tatpurusha, has acute on the first syllable, when something is compared with it.

Thus वस्त्रम् चीर्रामव=वस्त्रचं रम्, कस्त्रकचीरम्। Why do we say 'when comparison is meant?' Observe परमचीरम् ॥

# इन्दरः पललसुपशाकं मित्रे । ६ । २ । १२८ ॥

चतपननम् । चतमूपः । चतचाकम् । 'भव्येण मिचीकरणम्' (६६७) दति समासः । 'मिचे किम् । परमपननम् ॥

3862. In a Tatpurusha ending in पत्तन, सूप and शाक the acute falls on the first syllable of these, when the compound denotes a food mixed or seasoned with something.

Thus चतर् बलम, चतमूपः, चतर्षाकम = चतेन मिश्रं पलल &c. The compounding takes place by II. 1. 35. S. 697. Why do we say when meaning mixed or seasoned ?' Observe परमपललम् ॥

#### ३८६३ । कुलसूदस्यलकर्षाः संज्ञायाम् । ६ । २ । १२८ ॥

चात्युदातास्तत्युक्वे। दाचिकूलम् । शायिडसूदम् । दायडायमस्यलम् । दाचिकर्वः । शाम-संचा स्ताः । 'संज्ञायाम्' किम् । परमकूलम् ॥

3863. The words कूल, सूद, स्थल and कर्ष have acute on their first syllable, when at the end of a Tatpurusha denoting a Name-

Thus दाश्चिकूलम् श्राविद्धू दम्, दायदायनस्य लम्, दाश्चिक्किः। All these are names of villages. When not a name we have परमक्लम् ॥

# ३८६४ । सकर्मधारये राज्यम् । ६ । २ । १३० ॥

कर्मधारवर्वाकंते तत्युववे राज्यमुत्तरपदमाद्युदात्तम्। ब्राष्ट्रमशास्यम् । 'त्रक-' इति किस् । परमराज्यम् ॥

'+चेलराज्यादिस्वरादव्ययस्वरः पूर्वं विप्रतिवेधेन+'। कुचेलम् । कुराज्यम् ॥

3864. The word 'rajyam' has acute on the first syllable, when at the end of a Tatpurusha compound, which is not a Karmadharaya.

Thus ज्ञाञ्चराज्यम् । In a Karmadhâraya we have परमराज्यम् ॥

Vart:—The accent taught in VI. 2. 126 to 130 S 3860 to 3864 is superseded by the accent of the Indeclinable taught in VI. 2. 2, though that rule stands first and this subsequent. As कुँचेलम्, कुँगल्यम् ॥

### **३८६५ । सम्योदयश्च** । ६ । २ । १३९ ॥

मर्जु नवर्षः । वासुदेश्वच्चाः । मकर्मधारय इत्येव । वरमवर्षः । वर्गिदिर्दिगाद्यन्तर्जेसः॥

3865. At the end of a non-Karmadharaya Tatpurusha compound, the words vargya &c. have acute on the first syllable.

Thus बार्ज नव ग्ये:, वास्तिवपस्थः। In a Karmadhâraya we have परमदाये:। The words वार्यः &c. are no where exhibited as such; the primitive words वर्गः, पूग, गर्वाः &c. sub-division of विमादि (IV. 3. 54) are here referred to, as ending with यस् affix.

इट्हर । युद्धः पुरस्थाः । ह । २ । १३२ b

पुरवाक्तेभ्यः परः पुत्रश्रकः चाठ्यु वालस्तत्युक्ते । द्वाश्वितपुत्रः । माचित्रपुत्रः । 'पुत्रः' किम् । कोनटिमातुतः । 'पुरुषः' किम् । दाखोपुत्रः ॥

3866. The word putra coming after a Masculine noun in as Tatpurusha has acute on the first syllable.

Thus व्यक्कियु नः, स्वाद्यियु नः। Why do we say 'a पुत्र '? Observe कीत्रदिमाः-सुनः। Why do we say 'after a masculine word' ? Observe वाक्कीपुत्रः क

3 व हु । नावार्यराजित्व क्संयुक्तज्ञात्याख्येभ्यः । ६ । २ । १३३ H.

राध्यः पुत्रो नाट्युदःसः । विश्वस्थयक्षात्यर्यायायां तिहरोवायां स्व यस्यामः । सामाविषुत्रःः रुपाध्यायपुत्रः । शाकटायनपुत्रः । राजपुत्रः । र्षश्यरपुत्रः । नन्दपुत्रः । स्वत्यिक्पृत्रः । याजकपुत्रः । हेत्तुः पुत्रः । संयुक्ताः संबन्धितः । श्यालपुत्रः । शातवा मातापित्संबन्धेन बान्धत्राः । शातिपुत्रः श्वतुःपुत्रः ॥

3867. The word putra has not acute on the first syllable when preceded by a word which falls under the category of teachers, kings, priests, wife's relations, and agnates and cognates.

The word आवार means 'teacher,' राजा 'prince, king', आरिवज्' a sacrificing priest'; संमुनार 'relations through the wife's side' as क्याना 'brother-in-law' &c. जाति means 'all kinsmen related through father and mother or blood-relations.' The word आरका shows that the rule applies to the synonyms of 'teacher' &c. a well as to particular 'teacher' &c. Thus आवार्यपुत्र:, उपाध्यायपुत्र:, आकटायनपुत्र: साल्युन:, किंद्यपुत्र:, नन्तपुत्र:, आत्राव्युन:, याजकपुत्र:, होत्:पुत्र:, (VI. 3. 23) संयुक्तपुत्र: साल्युन:, क्याक्यपुत्र:, आत्राव्युन:, आत्राव्युन: आत्राव्युन: अर्थाक्यपुत्र:, आत्राव्युन: आत्राव्युन: आत्राव्युन: आत्राव्युन: अर्थाक्यपुत्र: आत्राव्युन: अर्थाक्यपुत्र: आत्राव्युन: अर्थाक्यपुत्र: आत्राव्युन: आत्राव्युन: अर्थाक्यपुत्र: अर्था

३६६८ । चुर्णादीन्यप्रामिष्ठ्याः । ६ । २ । १३४ ॥

स्तानि प्रशिक्षधवष्ट्यान्तात्परावयाद्युदात्तानि तत्पु व्येश सुद्गण्यूर्वोम् । 'श्रप्र-' सित विस् । स्रत्राक्ष्यंम् ॥

3868. The words 'chûrna' &c. in a Tatpurusha compound have acute on the first syllable, when the preceding word ends in a Genitive and does not denote a living being.

Thus सुद्राच्च र्थास्, सस्र्य्य संम् but मत्स्यच्च र्थास् where the first term is a living being, and एरमच्च र्थास् where it is not Genitive. Another reading of the autra is चूर्यावीन्य प्रायपुष्यद्वात्, the word उपयद्व being the ancient name of चढी given by old Grammarians.

1 चूर्या, 2 करिव, 3 करिय, 4 शांकिन, 5 शांकट, 6 ट्रांचा, 7 तूसा, 8 कुन्द्रम (कुन्द्रम), 9 दस्तर, 10 चमसी, 11 शक्कन (क्कन चक्चन) 12 चीत ॥

The word चूर्य is derived from the root चूरी दाहे (Div 50) with the affix क्त; करिय and करिय are formed with the upapada करि and the verbs द्या 'to go' and या 'to protect' respectively, and the affix क (करियंग्रात = करिय) (III. 2.3); शक with the affix दश्य added diversely (Un II. 56); शक with घटच् (Un IV. 81) gives शकर; this with चया (तहहित) gives शकर; द्राक् चरित = द्राचा (Prishodarâdi); तुस् (शक्य) with क्त gives तूस्त the penultimate being lengthened; the word कुन्दु is formed by the affix क्षिय added to the root दु with the upapada कु (कुंदुनोति कुस्तित ) वा दुनेशि) the augment सुझ being added to कु। कुन्दु शिस्तिते = कुन्दुसः। दल with the affix क्यान gives दलयः, चस with धसच् forms चसस, then is added होष् ; चक्कन is formed by धन्च (III. 1.134) added to कन and reduplication, कोकस्यापरां=चीकः ॥

## ३८६८ । षट् च काग्डादीनि । ६ । २ । १३५ ॥

श्रवाणिवव्द्या श्राद्युदासानि । दभैकायहम् । दभँचीरम् । तिसपससम् । सुद्रमसूपः । मूसकः श्राकम् । नदीकूलम् । 'बद् 'किम् । राजसूदः । 'श्रप्र⊸' इति किम् । दर्तकायहम् ॥

3869. The six words काएड, चीर, पलल, सूप, शाक and कुल of Sútras VI. 2. 126-129 preceded by a non-living genitive word have acute on the first syllable.

As दर्भकायदम्, दर्भ चोरम्। In the last example चीर is not used as a comparison, that case being governed by VI. 2. 127, तिसर्पेससम्, सुद्गस् पः, मूसक्याकम् । Here पसस, सूष and शास do not denote mixing, which is governed by VI 2. 128, नदोसू सम, here the compound does not denote a Name, which would be the case under VI 2. 129. Why these 'six' only? Observe राजस् दः ॥ Why 'non-living'? Observe दत्तकायदम् ॥

# ३८७० । क्यइं वनम् । ६ । २ । १३६ ॥

कुण्डमात्युदः सं वनवाचिनि तत्युवर्षे । दर्भकुण्डम् । कुण्डणक्दोः च सादृष्ये । 'वनम्' किन् । सत्कृण्डम् ॥

3870. The word 'kunda' at the end of a Tatpurusha compound denoting 'a wood or forest', has acute on the first syllable.

The word आवह here denotes 'a wood' by metaphor. Thus दर्भे वृद्धाः। Why do we say when denoting 'a wood'? Observe बह्म सुव्यहम् ॥

### ३८०९ । प्रक्रत्या भगालम् । ६ । २ । ९३० n

भगासवाच्युतरपर्वं तत्पुरुवे प्रकत्या । सुम्भीभगासम् । सुम्भीनदासम् । सुम्भीकपासम् । अध्योदात्ता एते । प्रकत्येत्वधिकतम् 'चन्तः ' (३६७७) इति याद्यत् ॥

3871. The word 'bhagala' at the end of a Tatpurusha, preserves its original accent.

The synonyms of आगास are also included. As सुम्भी भगासभ, सुम्भीकर सम्भ स्तुम्भीनदीतम्। The words आगास &c., have acute on the middle. Phit II. 9. The word प्रसत्य governs the subsequent satras up to VI. 2, 143. S. 3877.

: ಏ,

# ३८०२ । वितेनिंत्याबहुब्बदुवीहावभसत् । ६ । २ । १३८ ॥

त्रितः परंतित्याबहुष्यं प्रकत्या । त्रितिपादः । त्रित्यंशः । पादत्रक्यो श्वादित्यादाद्युदासः । श्रंशयदः प्रत्ययस्य नित्वात् । 'त्रितेः' किम् । दर्श्वनीयपादः । 'त्रभष्ठत्' किम् । त्रित्रात्मस्य । त्रितिराद्युदासः । पूर्व पदप्रकतिस्वरापवादे।ऽ यं योगः ॥

3872. After 'siti' a word retains in a Bahuvrihi its original accent, when it is always of not more than two syllables, with the exception of 'bhasad.'

Thus ভারে । चित्र निवास । The word पाठ belongs to द्वारित class (VI. 1 203) and has acute on the first, and wis: being formed by अन् (Un V. 21) affix has acute on the first (VI. 1. 197).

Why do we say 'after जिति'? Observe दर्शनीयपाद: which being formed by the affix सनीयर has acute on the penultimate syllable नी by VI. 1. 217 ॥

Why do we say 'with the exception of असत '? Observe शितिभसत्। The word शिति has acute on the first syllable (Phit II. 10). This sûtra is an exception to VI. 2. 1.

### ३८७३ । गतिकारकीपपदात्क्रस् । ६ । २ । १३८ ॥

यथः कदन्तं प्रकृतिस्वरं स्थानत्युववे । प्रकारकः । प्रवृरयम् । 'शेर्या पृष्णू बृवार्द्धा' । पृथमप्रवृत्तवाः । उपप्रदात् ! उद्येःकारम् । र्षवत्करः । 'गित' पृति किन् । देवस्य कारकः । ग्रेवे वस्ते । कद्वद्वयं स्वस्त्रार्थम् । प्रप्रवितरः मित्यत्र तरबाद्यम्तेन समासे कत त्राम् । तत्र सितिशस्ट-स्वाद्यम्स्वरो भवतीत्येके । प्रप्रवितदेश्यार्थं तु कद्यष्ठयमित्यन्ये ॥

3873. In a Tatpurusha, a word ending in a Krit-affix preserves its original accent, when preceded by an Indeclinable called Gati (I. 4. 60), or a noun standing in intimate relation to a verb (Karaka), or any word which gives occasion for compounding (Upapada see III. 1. 92).

Thus सर्वीरका; सर्वेरखम्। श्रोका चळ्यूनवाद्वसा (Rig Veda I. 6. 2). The compounding is here by II 2. 18. With karaka-word we have :— च्यास्त्र वचनः (III. 3. 117). With upapada words, we have :— च्यास्त्र रा All these are formed by सिस् ब्रिशेटड and the account is governed by VI. 1. 193. i.e., the word हाचल is formed by स्वद (च्यमं ब्युक्टबर येन)।

Why do we say 'after a Gati, Kâraka, or an Upapada word?" Observe देवस्थारक: = देवसारक: । Here the Genitive in देव does not express a kâraka relation. The genitive is here a श्रेष सञ्चणा बळी denoting a possessor and not a कर्म-सञ्चण one: for had it been the latter, there would have been no compounding at all, by II. 2. 16 see also II. 3. 65.

The word wa is employed in the sûtra for the sake of distinctness; for a gati, karaka or upapada could not be followed by any other word than a kritforn of word, if there was to be a samasa. For two sorts of affixes come after a root (thatu) namely far and wat! A samasa can take place with kritformed words, but not with tinanta words. So that without employing wa in the sûtra, we

could have inferred that we was meant. Therefore, it is said the "Krit' is employed in the sûtra for the sake of distinctness. According to this view we explain the accent in unufactiff, unufactiff, by saying that first compounding takes place with u and the words unfact and unfact ending in and, and and, and then unif, is added and the accent of the whole word is regulated by unif by the rule of unfacts (see V. 3. 56, and V. 4-11). According to others, the uniform is taken in this sutra, in order to prevent the gati accent applying to verbal compounds in words like unfacts, or unufactiff and (V. 3 67), or unufactiff (V. 3 66). The accent of these will be governed by the rule of the Indeclinable first term retaining its accent.

## ३८०४ । उभे वनस्पत्यादिषु युगपत् । ६ । २ । १४० ॥

यतु पुर्वोत्तरपदे युगपत्पकत्था । 'वनुस्पति' वनु मा' । 'वृष्टस्पति' यः' । कृष्टक्कद्वीऽमाद्यु हातो निवात्यते । 'वर्षया श्रेष्टीपति'म' । बाङ्गरयादित्यादाद्युदानः श्रेष्टीश्रदः । 'श्रेषीभिने' इति हर्शनात् । 'तनू निवादुष्यते' । 'नर्।श्रंसे वृष्टिनम्' । निवातनाद्धीर्थः । 'श्रुनःशेष'म्' ॥

3874. In vanaspati, &c, both members of the compounds preserve their original accent simultaneously.

Note:—Thus वनस्पति वन चा (Rig Veda X. 101. 11). बहस्पति यः (Rig Veda IV. 50. 7) वर्षया श्रवीपतिम् (Rig Veda VIII. 15. 13) तनुनवादुव्यते (Rig Veda III) 29.11); नरा सं वाजिनम् (Rig Veda I. 106.4) शुनःश्रे.म् (Rig Veda V. 2.7 वैनस्पेतिः, both वन and पति have acute on the first syllable, and the सुद augment comes by VI. 1. 157. (2) ब्रॅं बस्पैति: or ब्रहें स्पैति: = ब्रहतां प्रति: (VI. 1. 157). and is acutely accented on the final, some say it has acute on the first. (3) क्रवा प ति: (Śachi being formed by कीव) some make Śachi acute on the first जैसी-क ति:, by including it in Sarangrava class (IV. 1, 73). (4) त नुनेपात (tanû being formed by 35 Un I 80 has acute on the flual, according to others it has acute on the first and napat = na pati or na palayati with farm and has acute on the first). (5) नैराप्रैन्सः (नरा ऋस्मिकाक्षीनाः प्रसन्ति or नरा एव प्रसन्ति) (nara is formed by प्रष् and has acute on the first. Sinsa is formed by us, the lengthening takes place by VI. 3. 137). (6) भू न: क्रें प:=भून इस खेबेाऽस्य is a Bahuvrihi : the Genitive is not elided by (VI. 3. 21. Vart), and both have soute on the first. (7) श्रीयडामेंकी both Sanda' and 'Marka' being formed by us have soute on the first : the lengthening takes place by VI 3. 137. (8) त्राकासमा । Trishna has acute on the first, and has acute on the final. The lengthening here also is by VI. 3. 137. (9) অফারিফ্রন নী। Bamba is finally acute, and visva by VI. 2. 106 has acute on the final, as viávavayas is a Bahuvríhi. The lengthening takes place as before by VI. 3. 137. (10) भैमें त्यु : । मर् is formed by विच् affix and मृत्यु has acute on the final. The words governed by this sutra are those which would not be included in the next two sûtras.

# ३८०५ । देवताद्वन्द्वे च । ६ । २ । १४१ ॥

उभे युगपत्त्रकत्या स्तः । 'म्राय इन्द्रावह'शी' । 'इन्द्रावृष्टस्पती' वृपम्' । 'देवता' किम् । कासन्यग्रेशि । 'द्वन्द्वे' किम् । म्राग्निष्टोमः ॥

3875. In a Dvandva compound of names of Divinities, the both members retain their original accent.

Thus चाय इन्हार्य डिग्री। (Rig Veda VI. 68, i) इन्हार्य हस्य तो वर्ष (Rig Veda IV. 49, 5). The word इन्ह्र has acute on the first (by niphtana), वहणा is formed by उनन् (Un. III. 53) and by VI. 1. 197 has acute on the first. इंडस्प्रीत has two acutes by VI. 2. 140, and Indra-Brihaspati has three acutes. Why do we say 'names of divinities'? Observe मुखन्यग्रीशी। Why do we say 'a Drandva'? Observe चिन्न्छीत:

# ३८०६ । नोत्तरपर्देऽनुदात्तादावपृथिवीबद्भपूषमंथिषु । ६ । २ । १४२ ॥

प्रिष्यादिवर्जितेऽनुदानादावुसरपदे प्रागुलं न । 'हुन्द्र\_ांग्नस्यां कं दव यः'। 'ग्रप्थिव्यादेा' किस् । 'व्यावा एष्ट्रिवी जुनयेन' । न्नात्युदासी व्यावा निपात्यते । प्रिवित्यसीदातः । बद्धसीर्मी । रेविर्वित्यसीदातः । बद्धसीर्मी । रेविर्वित्यस्ति । देविर्वित्यसीदातः । बद्धसीर्मी । रेविर्वित्यस्ते । प्रकासित्यसी । सन्यविनन्तत्यादन्तिदातः । उत्तरपदयह्यसनुदासादावित्युत्तरपर्दाव-विपात्यते । शुक्रासिन्यनी । सन्यित्वनन्तत्यादन्तिदातः । उत्तरपदयहयासनुदासादावित्युत्तरपर्दाव-वेषणं यथा स्याद्वन्द्वत्रिवेषणं मा भूत् । श्वनुदासादाविति विधिष्रतिवेधये।विवयविभागार्थम् ॥

3876. In a Dvandva compound of the names of divinities, both members of the compound simultaneously do not retain their accent, when the first syllable of the second word is anudatta, with the exception of एचित्रं, रहे पूर्वन and मन्यिन्॥

Thus चन्द्राक्तीभ्यां का द्वारा: (Rig Veda I. 109. 3). Agni has acute on the final.

Why do we say with the exception of 'prithivi' &c? Observe टायाएथियो सन्यन् (Rig Veda X. 66. 9.) dvyâvâ has acute on the first, 'prithivi' being formed by 'nish', has acute on the final. से माइट्री', Rudra is formed by 'rak' affix (Un. II. 22.), and has acute on the final. से हायूबरीं (Rig Veda VII. 35. 1) Pûshan has acute on the end. (Un. I. 159) मुक्का मान्यनी, the words Sukra and manthin have acute on the final.

The word uttarapada is repeated in the sutra, in order that it should be qualified by the word 'anudattadau', which latter would otherwise have qualified Dvandva. The word 'anudattadau' shows the scope of the prohibition and the injunction.

#### ३८७७ । जन्तः । ६ । २ । १४३ ॥

#### चिकारी।यम् ॥

3877. In the following satras up to the end of the chapter should always be supplied the phrase 'the last syllable of the second member has the acute.'

# ३८९८ । यायघञ्काजवित्रकाणाम् । ६ । २ । १४४ ॥

'च' 'चच' 'चच्' 'क्च' 'चच्' 'चप्' 'इच' 'क' एतदन्तानां गतिकारके। एपदारपरेवामन्त उदात्तः । 'प्र"भृष्यस्यायोः'। चावसचः । चञ् । प्रभेदः । तः । 'धर्मा वृज्ञो वु कछ्ट्रतः'। पुरुषु वहुप्रदेशेषु स्तृतः इति विषदः । चच् । प्रचयः । चप् । प्रनयः । इच । प्रवित्रमम् । कः । गोरवः । सूर्नावभुकादि स्वात्कः । गतिकारकोपपदादित्ये व । सुस्तुतं भवता ॥

Thus प्रमुख्यायोश: (Rig Veda V. 41.19), प्रमुख formed by क्यन् affix (Up. II. 2 and 3), and but for this satra, by VI. 2. 139 this word would have retained its original accent, which was acute on the first. क्य: — वावर्य: formed by क्यन् affix (Up. III. 116). यज् — प्रमेद:, । का: — धर्मावज्ञी पुरुष्ट्रत: (Rig Veda I. 11.4). The word पुरुष्ट्रत: should be analysed as पुरुष्ठ बहुप्रदेशेष्ठ स्तुत: 'praised in many lands'. क्या (III. 3.56): — प्रस्थ: the word व्यव 'dwelling,' is end acute, otherwise on the first (VI. 1. 201, 202). क्या — प्रसुष्ट: । क्या — प्रसुष्टिक्त । का-मोवर्षः = गां वर्षात, (III. 2.5 Vart): (क्या—being added by III. 1. 135). The word व्यव has acute on the first, as it belongs to व्यादि class (VI. 1 203). When the preceding words are not Gati, Karaka or Upapada, this rule does not apply: as सुस्तृतं अवता, where सु being Karmapravachaniya, the word gets the accent of the In declinable.

#### ३८७८। सूपमानातृत्तः । ६ । २ । ५४५ ॥

सोडवमानाञ्च परं क्ताक्तमक्तादाक्तम् । 'बातस्य यात्री' सुकतस्य" । श्रवप्तुतम्: ॥

3879. The participle in *kta* has acute on the final, when it is preceded by *su* or by a word with which the second member is compared.

Thus सुकार म, in the following Rik भारत योगी सुकार (Rig Veda X. 85. 24 With Upamana words we have—अध्यक्ष म । This debars VI. 2. 49 and 48 When स is not a Gati, the rule does not apply, as सुरक्ष म अवता ॥

# ३८८०। संज्ञायामनाचितादीनाम् । ६ । २ । १४६ ॥

र्गातकारकाषपठाम्क्रान्समन्त्रोदासमाचितादीन्वर्जयत्वा । उपचूनः श्राकस्यः । परिवाधः कायिडन्यः । 'कन-' इति किम् । श्राचितम् । श्रास्थापितम् ॥

3880. The Participle in 'kta' has acute on the last syllable when preceded by a Gati, or a Kâraka or an Upapada, if the compound denotes a Name, but not in 'âchita' &c.

Thus उपसूत: शाकल्य:, 'परिकार्थ: कीपिडन्य:। This debars VI. 2. 49. Why do we say 'when it is not चाचित &c.' Observe चाँचितम &c.

ी माचित, 2 पर्याचित. 3 मास्यापित, 4 परिग्रहोत, 5 निरुत्त, 6 प्रतिपन, 7 मपिनल्ट, 8 प्रमिलट, 9 उपहित (उपहत), 10 उपस्थित, 11 संहितागिव (संहितामक्दी यदा गोरन्यस्य संज्ञा तदान्तीदात्ती न भवति । यदा तु गोः संज्ञा तदान्तीदात्त एव) ॥

The word g'fant in the above list does not take acute on the final, when it is the name of anything else than a 'cow'; but when it denotes 'a cow' it has acute on the final.

# . ३८८९ । प्रष्टुहादीनां च । ६ । २ । १४७ ॥

यवां क्तान्तमुत्तरपदमन्ते।दात्तम् । प्रवृद्धः । प्रयुक्तः । त्रसंद्वार्थोऽयमारम्भः । वाकति-गर्थोऽयम् ॥ 3881. The words 'pravriddha' &c., ending in 'kta' have: acute on the final.

Thus प्रवृद्धिः, प्रमुक्तः । The rule is applicable to compounds which de not denote a name. It is an Akritigana. The words have acute on the final, even when not followed by बान, &c., though in the Ganapatha they are read along with these words. Some hold it is only in connection with बान &c. that these words have acute on the final. This being an Akritigana we have पुनवत्स्यू त वासोविय, पुनिविक्कता दयः &c.

ी प्रवृद्धः यानम्, 2 प्रवृद्धो वृत्तसः, 3 प्रयुतासूच्यावः or प्रयुक्ताः सत्तवः, 4 प्राक्तवे अविद्यतः धं प्रवृद्धिते भोगोत्, 5 प्रवृद्धाः इदः, 7 कविश्वसः, प्राकृतिगद्धः ॥.

# ३८८२ । कारकाद्वसञ्चनवारेवाणिषि । ६ ।: २ । १४८ ॥:

संश्वायानसः उदातः । हेवदतः । विष्णुशुतः । 'बारकात् ' किन् । संभूते रामायग्रः । 'क्तमुतयोः' किन् । वेवपालितः । क्रमाक्रियमादनः 'संश्वायामन–' (१८८०) शित न । 'सृती-या कर्माण्ये ' (१८८०) शित न । 'सृती-या कर्माण्ये ' (१८८०) शित न । भवति । 'स्व ' किन् । कारकावधारणः यथा स्याद्ध तभुतावधारणं वा भूत् । श्वकारकाविप दत्तभृत्योगन्तः उदात्ते भवति । संभूतः । 'बाधिष ' किन् । देवैः खाता देवखाता । शाधिष वेत्ये वमनेष्टे। नियमः । तेनानाहते। नर्दति देवदत्त इत्यन्न न । श्वक्वविश्वेतस्य बंग्नेयम् । 'वृतीया कर्मण्यः' (१९८२) शित पूर्वपदशक्तिस्वरत्वमेष भवति ॥

3882. The final of Past Participles 'datta' and 'sruta' alone has acute, in a compound denoting a Name and a benediction, the preceding word being a word standing in close relation to an action (karaka).

Thus देवा एनंदेपासुः = देवदर्तः, विष्णुरेवं चूपाद् = विष्णुचूतः। Why do we say 'preceded by a karaka' ? Observe संभूता रामायणः। The word खारक indicates that the rule will not apply when a gati or upapada precedes.

Why do we say 'of an and an'? Observe adultion: (VI. 2.48), which, though a Name, is not governed by VI. 2.146, and does not take acute on the final, for the present rule makes a restriction with regard to that rule even. So that where a Participle in to is preceded by a karaka, and the compound denotes a benediction and a Name, the accent is not on the final, as required by VI. 2.146, S, 3880 but such a word is governed by VI. 2.48, S. 3782 unless the Participle be Datta and fruta, when the present rule applies.

Why do we use 'एव (alone)'? So that the restriction ahould apply to 'karaka', and not to Datta and, Sruta. For the words Datta and Sruta will have acute on the final even after a nonkaraka. word. As संपूत: ॥

Why do we say. 'when denoting benediction'?' The rule will not apply where benediction is not meant. As देवे: खाता = देवखाता। This rule applies to Batta and Sruta after a karaka-word, only when benediction is meant. It therefore does not apply to देव दन 'the name of Arjuna's conch', as चाहतान दिन देव दन:, which is governed by VI. 2.48.

# ३८८३ । दत्यंभूतिन इतिमिति च । ६ । २ । १४८ ॥

हत्यंभूतेन कर्तामस्य तिस्मवर्षे यः समासस्तत्र क्वान्तमुत्तरपदमन्तोदार्तं स्यात्। सुप्तप्रक्षितम्। व्यवनितम् । क्रतिमिति विधासामान्ये करीतिर्नाभूतपादुर्भाव यव । तेन प्रविधताद्वापि कर्तः भवति ' तृतीया कर्मीख' (२७८२) इत्यस्यायवादः ॥

3883. The Participle in kta has acute on the final, when the

compound denotes 'done by one in such a condition.'

The word दृष्णंभूत means 'being in such a condition.' Thus सुप्तप्रस्थित स्व प्रमत्त्रोतस्य, as Adjectives and Abstract verbal nouns. This is an exception to VI. 2. 48. When the words प्रस्थित &c. are used to denote Noun of Action (भारा) then by VI. 2. 144 they get of course acute on the final.

# ३८८४। सना भावकमेवचनः। ६ । २ । ९५०॥

कारकात्परमनप्रत्ययान्तः भाववचनः कर्मवचनः चान्तीदात्तम् पयः पानं सुकाम्। राज-भाजनाः शासयः। 'चनः ' किम्। हस्तादायः। 'भा-' इति किम्। दन्तधावनम्। करणे स्युद् कारकात् 'किम्। निवर्षनम्॥

3884. After a karaka as mentioned in VI. 2. 148, the second member ending in the affix **T**, and denoting an action in the Abstract or the object (i. e. having the senses of a Passive Adjective), has acute on the final.

Thus प्रयान सुखान । This is an example of भाव or Abstract Verbal Noun. राजभाजनाः श्रास्यः, is an example of कर्मवयन or Passive Adjective. This is formed by स्पर् under III. 3. 116. For the Sútra III. 3. 116 may be explained by saying that (1) स्पर् is applied when the Upapada is in the objective case and bhâva is meant, (2) as well as when object is to be expressed. When the first explanation is taken, the above are examples of Bhâva; when the second explanation is taken they are examples of Karma. Why do we say 'ending in भन्'? Observe स्तर रायमुद्धिस्त । Why do we say 'when expressing an action in the abstract (bhâva), or an Object (karma)'? Observe दन्तरायन्तम्, here स्पर is added after an Instrumental kâraka (III. 3. 117). Why do we say 'after a kâraka'? Observe निर्वर्शनम् । In al: the counter-examples, the second members retain there original accent.

# ३८८५ । मन्क्तिन्याख्यानशयनासनस्यानयाजकादिक्रीताः । द । २ । १५१ ॥

कारकात्वर। विवेतान्युत्तरपदान्यन्ते। दात्तानि तत्वुवि । कत्स्वरापवादः । रथकर्म । पाणिनिकतिः इन्दोव्याख्यानम् । राजधयनम् । राजधनम् । ऋत्वस्थानम् । ऋत्वस्थयाजकः । गेक्कोतः । 'कारकात्' किन् । 'प्रभूतो संगतिम्' । सत्र 'तादे। च नितिन्' (१९८४) दति स्वरः ॥

3885. The words ending in मन् or किन् affixes, and the word व्याख्यान्, शयन, भासन, स्थान and क्रीत as well as याजक &c. have acute on the final, when at the end of a compound, preceded by a karaka word.

Thus अन्—रावासं । किन्—पाविशिकात । व्याख्यान — क्रन्दोत्याख्यान । व्याव — रावाध्यन अ । व्याव — रावाध्यन अ । स्थान — पाववस्थान अ । यावधादि words are those which form Genitive compounds under II. 2. 9, and those compounds only are to be taken here; as ज्ञाक्य खयावकः, विश्वयावकः, ज्ञाक्य खूबकः । ज्ञीत — नेक्योतः । This is an exception to VI. 2. 139, and in the case of क्रोस, rule VI. 2. 48 is superseded. The words व्यावधान &c. do not denote here आव or बार्स, had they done so, rule VI. 2. 149 would have covered them. When the first member is not a karaka, we have ब्रभूता संगतिस् । Here the accent is governed by VI. 2. 50, S. 3784.

1 याजन, 2 पूजन, 3 वरिचारक, 4 परिवेचन परिवेचन, 5 सापन सातक, 6 मध्यापन, 7 सत्ताचन (उत्सादक) 8 उदूर्तक, 9 द्वाव, 10 अर्थ, 11 रचगणक, 12 पनिगणक, 13 पास, 14 द्वाव, 15 वर्तक।

३८८६ । सप्तम्याः पुरायम् । ६ । २ । ९५२ ॥

कन्तादात्तम् । कथ्ययनपुरायम् । 'तत्पुर्वे तुल्यार्थ-' (२०२६) इति प्राप्तम् । 'सप्तम्याः' कम् । वेदेन पुरार्यं वेदपुरायम् ॥

3886. The word 'punya' has acute on the final when preceded by a noun in the Locative case.

Thus आध्ययने पुषयम् = अध्ययनपुष्यम् । The compounding takes place by II. 1. 40 by the process of splitting the sûtra (yoga-vibhâga), taking स्थामी there as a full sûtra, and शिष्टिः another. Here by VI. 2. 2, S. 3736 the first member would have preserved its accent, the present sûtra supersedes that and ordains acute on the final. The word पुषय is derived by the Unâdi affix यत् (Un V. 15) and would have retained its natural accent (VI. 1. 213) and thus get acute on the first syllable by krit-accent. (VI. 2. 139). Why do we say 'a locative case'? Observe चेदेन पुषयं = चेदपुष्यम् ॥

३८८ । जनाचेकलहं वृतीयायाः । ६ । २ । ५५३ ॥

मावानम् । मावविक्तसम् । वाक्कलन्थः । सुतीयाष्ट्रवं पदप्रकृतिस्वरायवादेशयम् । अत्र केचि वर्षेति स्वरूपसर्व्यामक्कान्तः । धान्यार्थः । कनशब्देन त्वर्धनिर्देशार्थन तदर्थानां सरस्वमिति प्रति-पादोक्तत्वादेव सिक्षे सुतीयासर्व्या स्पन्टार्थम् ॥

3887. The acute falls on the final of words having the sense of 'ana,' and of 'kalaha' when they are second members in a compound, preceded by a term in the instrumental case.

Thus माबोनेंग, साबविकार्तम, वाक्षकार्यः। The compounding takes place by II.

1. 31. This is an exception to VI. 2. 2 by which the first member being in the third case, would have retained its original accent. Some say that the word वर्ष in the sûtra means the word form वर्ष, so that the aphorism would mean—'after an Instrumental case, the words क्रम, वर्ष, and क्रमण get acute on the final.' The examples will be in addition to the above:—धान्येशाः=धान्यायः। If this be so, then the word-form क्रम alone will be taken and not its synonyms like विकास &c. To this we reply, that क्रम will denote its synonyms also, by the fact of its being followed by the word वर्ष । By sûtra II. 1. 13, क्रमण and क्रमण always take the

Instrumental case, so we could have omitted the word स्तीयाचा:, from this sutrator by the maxim of pratipadokta &c. द्वार्यक्रवर्ष would have referred to the compound ordained by II. 1. 31. The mention of स्तीया here is only for the sake of oleanness.

# ३८६८ । मित्रं चानुपसर्गमसंधा । ६ । २ । १५४ ॥

पंकानिकाच्ये संचिः । तिसमियाः । सर्वि मियाः । 'मियम्' किम् । गुरुधानाः । 'सर्नु-वसर्गम्' किम् । तिसर्विमयाः । 'मियपद्यवे सेवकाम्यस्य' इदमेव प्रापकम् । 'प्रसंधी' किम् । ब्राह्मवामियो राजा । ब्राह्मवीः सन्द संहित सेकार्चमावकः ॥

3888. The word 'miéra' has acute on the final after an Instrumental case, when it is not joined with any Preposition and does not mean a 'compact or alliance.'

Thus तिसमित्राः सर्पि मित्राः । Why do we say निष् ? Observe गुरुधानाः । Why do we say 'not having a Preposition'? Observe तिसस् 'निषाः । The employment in this sûtra of the phrase 'anupasargam' implies, that wherever else, the word misra is used, it includes misra with a preposition also. Therefore in II.

1. 31 where the word निष्ण is used, we can form the Instrumental compounds with निष्ण preceded by a preposition also.

Why do we say 'not denoting a compact' ! Observe आध्यक्षामिया राजा = आध्यक्षा स्व संवित येकार्थमायवः ॥

# ३८८९ । नत्रो गुर्वाप्रतिषेधे संपाद्मार्डहितालमधास्त्राद्विताः । ६ । २ । ९५५ n

संपाद्याद्यर्थतिष्ठतान्ताको गुराप्रतिषेधे वर्तमानात्परे ज्लोदात्ताः । क्रबीवेष्टकाभ्यं तंपादिः क्रार्यवेष्टिककम् । न कार्यवेष्टिककमकार्यं वेष्टिककम् । केवमर्थति क्रैदिकः । न क्रै दिकोश्केदिकः । न सत्तिभ्यो चित्तेष्ठकार्यः । न संतापाय प्रभवति बस्तापिकः । 'नशः' किम् । गर्दभरतमर्थितः गर्वभरतमर्थितः । विगार्दभरिषकः । 'गुराप्रतिषेधे' किस् । गर्दभरिषकादन्यो आर्वभरिषकः । गुर्गो चित्तिसार्थे प्रवृत्तिनिमित्तं संपादितत्वाद्युच्यते । तत्र्प्रतिषेधे यन्नेच्यते तन्नायं विधिः । कर्यावेष्ट-काभ्यं न संपादि मुखमिति । 'संपादि—' दति किम् । पाणिनीयमधीते पाणिनीयः । न पाणिनीय बपाणिनीयः । 'तिस्ताः' किम् । वोद्मर्थति वोद्या । न वीद्यवेष्टा ॥

3889. The words formed with the Taddhita affixes denoting, fitted for that' (V. 1. 99), 'deserving that' (V. 1. 63), 'good for that' (V. 1. 5), 'capable to effect that' (V. 1. 101), have acute on the final, when preceded by the Negative Particle 'nah' when it makes a negation with regard to the abovementioned attributes.

Thus संपादि 'suited for that' (V. 1. 99): — सकार्यावेद्धिकंक सुखम् = न कार्य वेद्धिककं (कर्य वेद्धिकार्या सस्पादि)। The affix is ठत्र। महें 'deserving that' (V. 1. 63): — मक्कीद : = न केदि कः (केदमहीत). The affix is ठक् (V. 1. 64 and V. 1. 19). दित 'good for that' (V. 1. 5): — म्रवास्त्रीयैं: = न वत्सीस्यो दिताः। The affix is क् V. 1. 1. मलमर्थः 'capable to effect that' (V. 1. 101): — म्रस तापिकः = न संतापिकः । The affix is ठत्र् (V. 1. 18). Why do we say 'after नत्र्'? Observe गर्द्धभरयम्ह ति=गर्द्धभरयम्ह ति=गर्द्धभरयम्ह ति=गर्द्धभरयम्ह ति वार्द्धभरयम् ति वार्द्धभरयम्ह ति वार्द्धम्ह ति वार्द्धभरयम्ह ति वार्द्धभरयम्ह ति वार्द्धभरयम्ह ति वार्द्धमर्थम् वार्द्धभरयम्ह ति वार्द्धभरयम्म ति वार्द्धभरयम्ह ति वार्द्धभरयम्ह ति वार्द्धभरयम्ह ति वार्द्धमर्थम् वार्द्धभरयम्ह ति वार्द्धभरयम्ह ति वार्द्धमर्थम् वार्यस्य वार्द्धमर्थम् वार्यस्यस्य वा

shat attribute '? Observe गार्क भरिषकादन्यः = मगार्क भरिषकः। The word गुण here means the attribute denoted by the Taddhita affix, and not any attribute in general. Thus मकार्यविद्धिककं मुखं = कर्याबेद्धकाभ्याम् गुलम्। Why do we say in the sense of samapadi &c'? Observe पाणिनीयमधीयते = पाणिनीयः = चपाणिनीयः। Why do we say 'Taddhita affixes'? Observe कन्यां वादुमहित = कन्यांवादा, न वादा = च्यांवादाः। Here सुन् a krit is added in the sense of 'deserving' (III. 3. 169).

#### ३८९०। ययतोश्वातदर्थे । ६ । २ । १५६ ॥

ययती या तिस्ति। तदन्तं स्योत्तरण्यस्य नजी गुराप्रतिषेधविषयात्प्यदस्यान्तः उदात्तः स्यात् । साधानां समूद्धः पात्रया सपात्रया । न पात्रया सर्वत्यम् । 'सतद्यें 'किम् । सपाद्रम् । 'तिस्तिः' किम् । सर्वेयम् । ्तृगाप्रतिषेधे 'किम् । दंत्यादन्यददंत्यम् ॥ .

'+ तदनुबन्धंवहरो नातदनुबन्धकस्य+' इति । नेह । श्रवामदेखम् ॥

3890. The words formed with the Taddhita affixes य and यत् when not denoting 'useful for that,' have acute on the last syllable, after the particle नञ् negativing the attribute.

Thus पाञानां समुद्ध: = पाच्या:, न पाच्या: = च्याच्या: (IV. 2. 49) दन्तेषु अदं = दन्याञ्च व दन्याञ्च च्याच्या (V. 1. 6). Why do we say 'atadartha:—not useful for that, Observe पाठाच सुदक्त = पाठाम, न पाठाम = च्याच्याम (V. 4. 25). Why do we say 'Taddhita'? This rule does not apply when the affixes are not Taddhita, as च्येच्य formed with the krit-affix चत् । Why do we say 'negativing the attribute'? There must be negation of the attribute, otherwise दन्यादन्यत् = च्यंत्यम् । Paribhaha:—"When a term with one or more Anubandhas is employed in Grammar, it does not denote that which in addition to those one or more anubandhas has another Anubandha attached to it." The affix च and चत्, one without any anubandha and the other with the anubandha त् being specifically mentioned, excludes all other affixes having च as their effective element, such as चा ६०. (IV. 2. 9), thus च सामदेव्यं=च्यामदेव्याम । See IV. 2. 9.

# ३८९९ । सचकावशक्ती । ६ । २ । १५० ॥

प्रसन्तं कान्तं च नजः परमन्ते।दासमञ्जती गम्यायाम् । चप्तः प्रतुमशक्तः । प्रविश्विकः प्रश्नमश्रिकः । प्रविश्विकः । प्रश्नमश्रिकः । प्रश्नमश्रिकः । प्रश्नमश्रिकः ।

3891. A word formed with the krit affix অব and জ, preceded by the particle বস্, has acute on the final, when the meaning is 'not capable'.

Thus अपर्यः = य पत्तुं न श्रक्कोति, so also श्रविनिद्धः (III. 1. 134 &c). Why do we say when meaning 'not capable'? Observe अपना दोश्चितः । A दीश्चित does not cook his food, not because he is physically incapable of cooking, but because by the vows of his particular order he is prohibited from cooking.

### ३८९२। चाक्रोशे च। ६। २। १५८॥

नजः परावस्कावन्ते।दासावाक्रोत्रे। भपना जास्मः। पत्तुं न प्रक्रोतीत्पेनसाक्रोध्नते। श्रीविचयः॥ 3892. A word formed by the krit-affixes we or a, preceded by the Negative particle, has acute on the final when one abuses somebody by that word.

Thus आपने। उस आका: 'this rogue does not cook, though he can do so.' Here avarice is indicated, the fellow wants more pay before he will cook: and not his incapacity. So also आविष्य : ॥

३८९३ । संज्ञायाम् । ६ । २ । १५८ ॥

नजः परमन्तोदासं संज्ञायामात्रोधे । श्रदेवदतः ॥

3893. When abuse is meant, a word preceded by 'nan' has acute on the final, in denoting a Name.

Thus मदेवदर्स: 'No Devadatta, not deserving of this name.'

३५८४ । इत्योकेण्चार्वादयश्व । ६ । २ । १६० ॥

नद्यः परेऽन्तोदासाः स्युः। श्रकर्त्वः। उक्। श्रनागासुकः। दृष्णुच्। श्रनसंकरिष्णुः। दृष्णुच्यवये विष्णुवे दृष्णनुबन्धकस्यापि यद्यविमकारादेविधानसामध्यात्। श्रनाद्यमिवष्णुः। द्याविदः। श्रद्धारः। 'राजाहोश्कन्दस्यि'। श्रराजा । श्रनष्टः। 'भावायाम्' नद्यः स्वर एव ॥

3894 After the Negative particle, words formed by the kritya affixes (III. 1. 95), by see, and rough, and the words are &c. have acute on the final.

1. चार, 2 साधु, 3 वीधिक (वैधिक) 4 धनद्गमेत्रय, 5 वदान्य, 6 धकस्मात, 7 वर्त-मानवर्धमानत्वरमाणिध्यमाणकोयमाखरीत्रमानद्योभमानाः (क्रियमाख क्रोयमाख) संज्ञायाम्, 8 विकारसङ्घे स्थरते समस्ते (चिवकार, धसङ्घ चविकारसङ्घ), 9 सहपति, 10 सहपतिक, 11 राजाकोषकन्दिति ॥

३८९५ । विभाषः सृजस्तीस्याशृचिषु । ६ । २ । ९६९ ॥ तुन्। स्वर्ताः स्व । सन्वस्, । सर्वाचः । सर्वाचः । एकेस्वयस्तरः ॥ 3895. After the Negative particle, the final of the following is optionally acute:—a word formed with the affix 'trin,' and the words **44**, and **36** !!

Thus त्न-सकर्ती or भौकर्ता; सब &c-सनसँग् or भौनसग्, सतीक्षीम्, or भौती-क्षाम, सञ्ज्ञीसः or भौजुत्तिः u The alternative accent is that of the Indeclinable (VI. 2. 2).

३८९६ । बहुत्रीहाविदमितसद्वयः प्रथमपूरसयोः क्रियागस्य । ६ । २ । १६२ ॥

ग्रम्योशनयोशनः उदासः । दवं प्रथमस्य स दर्वप्रथमः । ग्रस्तृद्वितीयः । तत्यञ्चमः ।

'बहुवीद्यां 'किन् । प्रनेन प्रथम दर्वप्रथमः । 'स्तीया-' (६६२) दित योगीवभागात्समासः ।

'ददमेतसद्भयः' किन् । यत्प्रथमः । 'प्रथमपूरस्योः' किन् । तानि बहुन्यस्य तहृहुः । 'क्रिया गर्यने' किन् । प्रयं प्रथमः प्रधानं श्वां त दर्वप्रथमः । द्रव्यगर्यन्तिदम् । 'गर्यने' किन् । पर्यः प्रथम गर्यां त दर्वप्रथमः । दर्वप्रथमः । उत्तरपदस्य कार्यित्वात्काप पूर्वमन्तोदात्तम् ।
दर्वप्रथमकाः । बहुवीद्यावित्यधिकारो (चन् समासे (३६९२) दर्यतः प्राक्षोध्यः ॥

3896. In a Bahuvrihi, after the words देवस, एतद and तद the last syllable of प्रथम and of a proper Ordinal Numeral, has the acute, when the number of times of an action is meant.

Thus चर्च प्रथमं गमनं भोखनं वा=स च्यम्प्रधमः 'this is the first time of going or eating.' यसदृद्धितीयः, सत्पञ्चमः। Why do we say 'in a Bahuvrihi?' Observe सनेन=प्रथमः चर्यप्रथमः। Here the compounding takes place under S. 692 by dividing that sûtra into two parts by the method of yoga-bibhâga. Here the first member, being in the third case, retains its accent by VI. 2. 2.

Why do we say 'after idam &c.' Observe यत्प्रथमः = यःप्रथम एवाम्, here the first term retains its accent by VI. 2. 1.

Why do we say 'of prathama and the Ordinals'? Observe तानिसञ्चन्यस्य=

Why do we say 'in counting an action'? Observe क्यं प्रचस एवां = त सर्दे प्रचसा:। Here substances are counted and not action.

Why do we say 'in counting'? Observe मर्थ प्रथम स्वां=दृदं प्रथमा: i. e. दृदं प्रथमा: and the word प्रथम means here 'foremost,' and is not a numeral.

When the आप् affix is added, the acute falls on the last syllable preceding आप्। As दूरे प्रवस्ता:। The Bahuvrihi governs the subsequent sûtras up to VI. 2. 178, S. 3912.

३८९७ । संख्यायाः स्तनः । ६ । २ । १६३ ॥

बहुविश्वावन्तोद्वातः । द्विस्तना । श्रमुस्तना । 'संख्यायाः' किम् । दर्श्वनीयस्तना । 'स्तनः' किस् । द्विश्विराः ।:

3897. In a Bahuvrihi, after a Numeral, the word 'stana' has acute on the final.

Thus द्विस्तर्ना, चतुःस्तर्नाः । Why do we say 'after a Numeral' ? Observe द्वांनीयस्तना । Why do we say 'स्तन' ? Observe द्विधिराः ॥

#### **१**८९८ । विभाषा कृत्वस्ति । ६ । २ । १६५ ॥

#### 'ब्रिस्तनः करेकि' ह

3898. Optionally so, in the Vedas, the stans after a Numeral has acute on the final.

Thus द्विसानी or द्विसाना, चतुःसानी or बतुःसाना क

३८९९ । संज्ञायां मिचाजिन**याः** । ६ । २ । १६५ ॥

हैवकियः । कार्काजिनम् । 'संजायास्' किम् । प्रियमियः ॥

'+ ऋविप्रतिवेधीः म् मिन्ने +' विज्वामिन्नविः॥

3899. In a Bahuvrihi, ending in 'mitra' and 'ajina' the acute falls on the last syllable, when the compound denotes a Name.

As देवनिया:, कावाजिय मृ। Why do we say 'a Name'? Observe ग्रियमिया: ॥ Vart:—Prohibition must be stated in the case of जिल्ला when the name is. that of a Rishi. As विश्वताज्ञिय: which is governed by VI. 2. 106 ॥

### ३८०० । व्यवायिनोऽन्तरम् । ६ । २ । १६६ ॥

व्यवधानवाचकात्परमन्तरमन्तोदात्तम् । वस्त्रमन्त्र्रः व्यवधानकः यस्य स्व वस्त्रान्तरः । 'कवः, धायिनः' किम् । त्रात्मान्तरः । त्रन्यस्थभाव सत्यर्थः ॥

3900. In a Bahuvrihi ending in 'antara' the acute falls on the final, after a word which denotes 'that which lies between.'

Thus वस्त्रान्तरम् 'through an intervened cloth or drapery,' वस्त्रमन्तरं व्यव-धायमः यस्य &o. Why do we say 'when meaning lying between'? Observe-धारमान्तरम् = चारमा स्वभावार नरोऽन्योयस्य ॥

# **१**८०९ । मुखं स्वाङ्गम् । ६ । २ । १६० ॥

वैरमुकः 'स्वाह्मम्' किम् । दीर्घमुका शासा ॥

3901. In a Bahuvrihi the acute is on the final, when the second member is 'mukha' meaning mouth i. e. the actual bodily part of an animal and not used metaphorically.

Thus बेारमुर्खः: । Why do we say 'an actual part of a body '? Observe-दीचमुखा शाला । Here मुख means 'entrance'.

# ३९०२ । नाष्यपिदक्कद्वने।महत्त्यूवस्रिष्टिष्ट्युक्तसेभ्यः । ६ । २ । १६८ ॥

वर्त्वेर्मु वाः । प्राङ्मुखः । गेामुखः । महामुखः । स्थूलमुखः । सृष्टिमुखः । पृथुसुखः । व्रस्तः मुखः । पूर्वपदप्रकातस्वरोऽन । गेामुष्टिवस्य पूर्वपदस्योपमानसद्योग्रेऽपि विकल्पोऽनेन वाध्यते ॥

3902. In a Bahuvithi, the acute does not fall on such. mukha' denoting a real mouth, when it comes after an Indeclinable, and a name of a direction, or after गा, महत, स्यूल, मुख्डि, एयु and करना

Thus भ्रष्टायः उद्वेमुं खः। The word उद्धेः is finally acute and retains its accent. दिक्—प्राकृत्याः। The word प्राकृतिक acute on the first by VI. 2, 52, तो का

भोमु ख:, सर्वे।मुख: स्व्येमुख:, मुर्टिमुख:, प्रृमुख:, and वर्त्यमुख:। In these the first members of the Bahuvrihi preserve their respective accents, under Rule VI. 2. 1 and in the case of compounds preceded by गा, मुस्टि, and बस्स, the optional rule taught in the next sûtra is also superseded by anticipation, though the words may denote comparison.

#### ३८०३। निष्ठीपमानादन्यतरस्याम् । ६। २। १६८ ॥

निष्ठान्तादुपमानवाचिनव्य परं मुखंस्वाङ्गं वान्ते।दात्तं बहुवोद्दी । प्रवासितमुखः । पर्वे 'निष्ठोपसर्गे-' (३८४४) इति पूर्वपदान्तोदात्तत्वम् । पूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वेत गतिस्वराऽपि भवति । :डपमानम् । स्विंडमुखः ॥

3903. In a Bahuvrihi, the word 'mukha' denoting 'an actual mouth,' has optionally the acute on the final, when preceded by a participle in 'ta' or by that wherewith something is compared.

३९०४ । ज्ञातिकालसुखादिभ्योऽनाच्छादनास्कोऽक्रसमिसप्रसिपचाः । ६ । २ । १६०॥

सारङ्गकाधः । मासकातः । सुखकातः । दुःखकातः । 'कातिकात्र-' कृति किम् । पुत्रकातः । 'काक्तकात्रनात्' किम् । वस्त्रक्षरः । 'ककत-' कृति किम् । कुयहकतः । कुयहितः । कृयहर्गतः प्रकः । कृत्रहर्णतः । वस्त्रक्षरः । कृत्रहर्णतः ।

3904. After a word denoting a species with the exception of a word for 'garment or covering', and after a time-denoting word, as well as after 'sukha' &c. the Participle in 'kta' has acute on the final, in a Bahuvrihi, but not so when the participles are gen. In and unau !!

Thus सारङ्गलार्थः। कालः -- मासलार्तः। सुख ६०.: -- सुखलार्तः। तुःखलार्तः। Why do we say 'after a Species, a time or सुख ६०. word '? Observe पुत्र जातः (II. 2. 37), the participle being placed after the word Putra.

Why do we say 'when not meaning a garment' ! Observe वस्त्रकाः from the root वस् with the affixes द्वन.

Why do we say 'when not कत &c.'? Observe जु यहकतः, जु यहाँमतः, जु यह प्राप्तियदः। जुग्रह is first acute by Phit II. 3. being neuter. These three participles do not stand first in a compound (contrary to II. 2. 36). This sûtra implies that as a special case Nishtha participles may stand second in a compound. In the counter-examples, above given, the first members retain their original accent (VI. 2. 1). The words सुख &c are given under III. 1. 18.

1 सुख, 2 दु:ख, 3 त्म, (त्म तोत्र) 4 कच्च, 5 कव, 6 वास, 7 कवीक, 8 प्रतीय, 9 कारण, 10 कवण, 11 स्रोड, 12 गद्यन.

## इंट्लिश्च वा स्रात्ते। हा २१ ५७५ ॥

जातिकासमुखादिभ्यः परी जातश्रक्यो वान्तोदातः । दन्तजातः । मास्रकोतः ॥

3905. After a species (with the exception of garment) or a time denoting word, or after 'sukha' &c. in a Bahuvrihi, the word 'jâta' has optionally acute on the final.

Thus दन्सवातः or दन्तवातः, माद्यवातः or माद्यवातः, मुखवातः or मुखैशातः दुःखवातः or दुःखवातः &c. The word दन्त is first-acute by Phit II. 6; माधि is first-acute by Phit II. 15. The words मुख and दुःख are end acute by Phit I. 6;

### इटेव्हें। नजुसुभ्यास् । है। २। ५७२ ॥

बहुवीहावुत्तरपदमन्तादात्तम् । प्रवीद्धः । सुमावः ॥

3906. A Bahuvrihi formed by the Negative particle 'nantor by 'su' has acute on the last syllable of the compound.

Thus चार्रीहिं:, सुमाव : ॥

**अ८००। कपि पूर्वम् । ६ । २ । १७३ ॥** 

नज्ञसभ्यां परं यदुत्तरपदं तदन्तस्य समासस्य पूर्वमुदात्तं कपि परे। ब्रह्मसम्थकः। सुर्वे। सारीकः त

3907. A Bahuvrihi, formed by 'nañ' or 'su' and ending ni the affix 'kap' (V. 4. 153) has acute on the syllable preceding the affix.

By the last sutra, the accent would have fallen on आए, this makes it fall on the vowel preceding it. Thus व्यवस्थान का, सुन्त्र शिक्षः ॥

# ३९०८ । द्वस्वान्तेऽन्त्यात्प्रवेम् । ६ । २ । १६४ ॥

कृत्वान्त उत्तरपर्दे समासे चान्त्यात्पूर्वमुदात्तं कपि नवसुध्यां परं बहुधीहै।। चर्चीहिकः। सुमावकः। पूर्वमित्यनुवर्तमाने पुनः पूर्वपहणं प्रवृत्तिभेदेन नियमार्थम्। ऋत्वान्तेऽन्यादेव पूर्वपदमु द्वातं न कपि पूर्वमिति। चन्नकः। कवन्तस्य वान्तोदातत्त्वम् ॥

3908. When the compound ends in a light vowel, the acute falls on the syllable before such last, in a Bahuvrihi preceded by 'nañ' and 'su' to which 'kap' is added.

Thus we least, galues: I The repetition of we in this sutra, though its anuvritti was present from the last, shows, that in the last aphorism, the syllable preceding we takes the acute, while here the syllable preceding the short-vowel-ending final syllable has the acute and not the syllable preceding we I This is possible with a word which is, at least, of two syllables (not counting, of course, H and H or Hu). Therefore, in when and H acute is on the syllable preceding we by VI. 2. 173, because it has here no autyst-purvum.

# ३८०८ । बहानंज्यदुत्तरपदभूमि । ६ । १ । १०५ II

उत्तरपदार्धेबद्दुत्ववाविने। बद्दोः परस्य पदस्यः नशः परस्येव स्वरः स्थात् । बहुवीडिबः । ब्रहुनितकः । 'उत्तरपद-' इति कि.म् । बहुवु माने।स्य स बहुमानः ॥

3909. A Buhuvrihi with 'bahu' has the same accent as 'nan' when it denotes muchness of the object expressed by the second member.

In other words, a Bahuvrihi with the word we in the first member, is, governed by all those rules which apply to a Bahuvrihi with a Negative Particle such as Rules VI. 2. 172 &c. when this gives the sense of multiety of the objects denoted by the second member. Thus were lightly by VI. 2: 174. we first the second member.

Why do we say 'uttara-pada bhûmni—when multeity of the object-denoted by the second member is meant'? Observe अवृत् माने। स्याम (VI. 2. 1).

३८९० । न गृणादयोऽत्रयत्राः । ६ । २ । १०६ ॥

चवयववः विना बहेः परे गुणावयेः नान्तोदाता बहुतिहैः। बहुगुणा रक्तुः। बहुचरैः चदम् । बहुध्यायः । गुणाव्हिराकत्मिणः । 'चववदाः 'क्तिम्ः । 'बहुगुणे द्वितः । चध्यनपुतसदाः चारावयेः गुणाः ॥

3910. In a Bahuvrihi, after 'bahu,' the acute does not fall on the final of 'guna' &c. when they appear in the compound as ingredient of something else.

Thus बहु गुणाः रत्यः, बहुद्धरं पदमः, बहुत्यायः (VI. 2. 1). गुणादि is au. Akrtigana. Why do we say 'when it denotes an avayava or ingredient'! Ob.

1 गुण, 2 महर, 3 मध्याय, 4 सूत्रा, 5 इन्द्रोमान, माकतिगुण ॥

३८१९ । उपसर्गात्स्वाङ्गं भूत्रमपर्गः । ६ । २ । ९३० ॥

प्रपटः । प्रवज्ञाटः । भ्रुवमेनाडपम् । 'उपश्चर्गात् ' निम् । दर्श्व नीक्युष्टः । 'खाङ्गम् ' किन्न् । श्वचाको दकः । 'भ्रुवम् ' निम् । उद्घादुः 'कपर्भु ' निम् । विपर्भुः ।

3911. A word denoting a part of the body, which is constant (and indispensable), with the exception of 'parsu' has, after a Preposition in a Bahuvrihi compound, the acute on the last syllable.

Thus,प्रपृष्टि ; प्रनमाट । स्वतः यस्य प्रवतं एन्डं भवतिः स प्रपृष्टः ॥

Why do we say 'after a Preposition' ! Observe दश नीयएछ ; ॥

Why,do .we say 'part\_of the body' ! Observe unjuit; a.

Why do we say 'dhruva—constant and indispensable'? Observe unit always to the state of unit is temporary and not permanent.

Why do we say with the exception of us ! Observe to use: (VI. 2, 1).

#### **३८१२ । वनं समासे । ६ । २ । १०**८ ॥

कंमासमान्ने उपसर्गातुन्तरपद' बनमन्तादानम् । तस्य दिमे प्रवर्णे ॥

3912. After a preposition, 'vana' has acute on the final in compounds of every kind.

Thus क्रवर्ते बस्ट्यम्, निर्वर्ते प्रतिभीवते, the न changed to s by VIII. 4. 5 The word samaea is used in the sutra to indicate that all sorts of compoundance meant, otherwise only Bahuvrihi would have been meant.

३८१३ । श्रन्तः । ६ । २ । १०८ ॥

श्वस्मात्परं वनमन्तीदात्तम् । श्रन्तवं द्या देशः । श्रनुपर्मार्थमदम् ॥

3913. After 'autar' the acute falls on the final of 'vana."

Thus सन्तर्व गाँ । Range of the make सन् oxytoned, when a preposition (upasarga) does not precede.

**१८९४ । यन्तश्च । ६ । २ । ९६० ॥** 

२पसर्गादण्यः शब्दोऽकीदाकः । पर्दनाः । समनाः ॥

3914. The word antar has acute on the final when preceded by a Preposition.

Thus पर्यन्त :, समन्तः ! This is a Bahuvrihi or a बादि compound.

३८९५ । न निविभ्याम् । ६ । २ । १८९ ॥

म्यन्तः । व्यन्तः । पूर्व पदप्रकतिस्वि योग म कते ' वदात्तस्वरितये।र्येग्डः-' (३६५०) इति स्वरितः ॥

3915. The word antar has not acute on the final. after the prepositions ni and vi.

Thus न्यंन्स:, ट्यंन्स:, here the first member retains its acute, and semivowel is then substituted for the vowel द then the subsequent grave is changed to svarita by VIII, 2. 4. S. 3657.

इर१६ । परेरिभिताभावि मण्डलम् । ६ । २ । १८२ ॥

परेः परमित्रत उभवता भावा यस्यास्ति तत्स्यूनादि मयदन जान्तोदात्तम् । परिकूलम् परिमयदनम् ॥

3916. After 'pari' a word, which expresses something, which has both this side and that side, as well as the word 'mandala' has acute on the final.

Thus परिकृत म, परिमगदलम्॥

३८९७। प्रावस्वाङ्गं संज्ञायाम् । ६ । २ । ९८३ ॥

प्रग्रहम्। 'त्रस्वाङ्गम्' किम्। प्रपदम्॥

3917. After pra, a word, which does not denote a part of body, has acute on the final, when the compound is a name.

6

Thus स्यक्षम । Why do we say 'not denoting a body part'? Observe

३८१८ । निरुदकादीनि च।६।२।१८४ ॥

श्वनोदात्तानि । निरुद्धम् । निरुद्धम् 🛊

3918. The words nirudaka &c., have scute on the final. Thus frequent, frequent, frequent, frequent

1 निरुद्धक, 2 निरुप्त निरुप्त विश्वत 3 निर्माश्चक, 4 निर्माश्चक, 5 निष्क्रकालक, 6 निष्क्रकालिक, 7 निष्क् पेक, 8 दुस्तरीय, 9 निस्तरीय, 10 निस्तरीय, 11 निरिच्चन, 12 उद्किन, 13 द्वपांचिन, 14 परेहस्तयादकेशकर्या चाकसिंग्या. ।

Note:—These may be considered either as पादि समास or Bahuvrihi. If they be considered as avyayî bhava compounds then they are end-acute already by VI. I. 223. The word निकासकः = निकारणः कालकात्, is a Pradi-samasa with the word काल ending in the affix कन्। The word दुस्तरीय: is thus formed: to the root म is added the affix के and we have नरी (Up III. 158) तरीम चौति = तरीय:; कुत्तिस स्तरीय: = दुस्तरीय: 1 The word निस्तरीकः is formed by adding the affix क्य to the Bahuvrihi निस्तरी: The words हस्त, याद, क्य and कर्य have acute on the final after परि, as, परिहस्तै: परियाद:, परिकोश:, and परिकर्ष: ॥

इट्वर । चभेमुं खम् । ६ । २ । १८५ ॥

र्षाभसुखम् । 'उपसर्गात्स्वाङ्गम् –' (३१९९) इति सिक्के बहुत्रं द्वार्धमधुवार्धे मस्वाङ्गार्धे क् चिम्रुखा शासा॥

3919. The word mukha has acute on the final when preceded by abhi.

As, क्षिमुखँम, It is a Bahuvrihi or a wife samåsa. If it is an Avyayibhåva, then it would have acute on the final by VI. 1. 223 also. By VI. 2. 177, even झुख would have oxytone after an upasarga, the present sûtra makes the additional declaration that मुख is oxytone even when the compound is not a Bahuvrihi, when it does not denote an indispensable part of body, or a part of body even, as was the case in VI. 2. 177. Thus white it will same a surface of the same and the same in VI. 2. 177.

#### इट्रं । सपाच्य । **६** । २ । १८६ ॥

अपमुख्यम् । अपमुख्यम् येर्गावभाव उत्तरार्धः ॥

3920. The word 'mukha' has acute on the final, after the preposition apa.

Thus भाषसुर्वेस्। The separation of this from the last sûtra, is for the sake of the subsequent aphorism, in which the anuvritti of भाष only goes.

इर२१ । स्फिगपूतवीगाङ्जोध्दक्तिशीरनाम नाम च । € । २ । १८७ ॥

षााविमान्यन्तोदातानि । षप्पस्काम् । षपपूतम् । षपवीग्रम् । षठतस् । षपाकाः । षठवन् । षपाठ्यम् । उपसर्गादध्यनः' (१५३) इत्यस्याभाव इदम् । स्तदेत्र च चाएकं समासान्तातित्यस्य । षपकुचि । सीरनामः। षपसीरम् । षपचलम् । नाम । षपनाम् । स्विगपूतकुचिपदग्रमसहुत्तीद्यर्षः मधुत्रार्थमस्याद्वारे च ॥ 3921. The words स्किंग, पून, घोणा, चञ्चस्, चध्वम्, कृति, नामन् and a word denoting 'a plough', have acute on the final, when preceded by apa.

Thus अपिरकास, अपपूर्ण स्, अपयोग्रस, अपाइत :, अपाइत : (This ordains acute on the final, where the compound apadhwa does not take the samasanta affix खंड by V. 4. 85, when it takes that affix, the acute will also fall on the final because खंडा a खित् affix.) This further shows that the samasanta affixes are not compulsory. (अनित्यक्ष समासानाः), अपकृतिः, अपस्तिः, अपस्तिः, अपस्तिः, अपनास्तिः, अपनासिः। These are साद compounds or Bahuvrihi or Avyayibhavas. Some of these viz. क्यान प्रसाद क्यान क्या

### इरु२२ चाधेहपरिस्थम् । ६ । २ । १८६ ॥

चध्याङको दलोऽधिवलः । दल्तस्यीपरि काली वल्तः । 'उपरिस्थकः' किम्। चधिकरणम् 🕨

3922. After will, that word, which denotes that thing which overlaps or stands upon, has acute on the final.

Thus वाधिवन्त = वन्तस्योपरि योऽन्योदन्ता खायते 'a tooth that grows over an-

Why do we say when meaning 'standing upon'? Observe जाधक रणम् । Here the acute is on का, the krit-formed second member retaining its accent. (VI. 2. 139).

# ३८२३ श्रनारप्रधानकनीयसी। ६ । २ । १५८ ॥

श्वनाःपरमप्रधानव्यवि कनीयश्वान्तीयातम् । श्रनुगती स्वेष्टमनुख्येष्टः । पूर्वेषयार्थेप्रधानः श्वाविसमासः । श्रनुगतः कनीयाननुकनीयान् । उत्तरपदार्थप्रधानः । प्रधानार्थे स कनीयायस्याम् । 'श्वप्र—' इति किम् । श्रनुगती त्येष्टोःनुख्येष्टः ॥

3923. After 'anu' a word which is not the Principal, as well as 'kaniyas' has acute on the final.

The word आप्रधान means a word which stands in a dependant relation in a compound. Thus अनुगता ड्येड्स = अनुह्येड : 1 These are आदि samasa in which the first member is the principal or Pradhana. अनुगतः कर्नायान = अनुक्तियान, here the second member is the Principal: the word कर्नायस is taken as प्रधान ॥ Had it been non-pradhana, it would be covered by the first portion of the sûtra, and there would have been no necessity of its separate enumeration. Why do we say 'अप्रधान'? Observe अनुगता ड्येड्ड:=अनुस्केड्ड; where स्वेड्ड is the Principal.

# **३८२४ । पुरुषश्चान्**वादिष्टः । ६ । २ । १९० ॥

श्रमोः पराउन्यादिष्टवाचो पुरुषोऽन्तोदातः । श्रम्यादिष्टः पुरुषेऽमुपुरुषः । श्रम्यादिष्टः किम् । श्रमुगतः पुरुषेऽमुपुरुषः ॥ 3924. After 'anu' the acute falls on the final of 'purusha,' when it means a man of whom mention was already made.

The word प्रश्नादिष्ट means 'of a secondary importance, inferior,' or 'men, tioned again after having already been mentioned.' Thus चन विद्याः पुरुषः = चनुः पुरुषः ; but चनुनातः पुरुषः = चनुपुरुषः ॥

#### इंटर्य । श्रातरक्रत्यदे । ६ । २ । १८९ ॥

क्रेतेः परमकदन्तः पदशक्त श्वान्तोढातः । प्रत्यक्कृत्रो भागः । वतिपदा गायत्री । 'बक्तपदे किस् । प्रतिकारकः ॥

ं+ क्रतेथौतुलीय दित वास्त्रम् । दशमा भूत् । श्रीभनी गार्थीऽतिगार्थः । दश्च स्र स्थात् । क्रतिक्राप्तः काटमतिकारकः ॥

8925. After 'ati' a word not formed by a krit-affix, and the word 'pada' have acute on the last syllable.

Thus जलाइनुको नागः, जतिपदा गायत्री। Why do we say 'nonkrit-word and पद' ? Observe जतिकारकः ॥

Vart:—The rule is restricted to those compounds in which a root has been elided. That is, when in analysing the compound, a verb like क्रम is to be employed to complete the sense. Therefore, it does not apply to श्रीसनी नार्यः= बतिनार्थः ॥ But it would apply to बतिकादकः, which when analysed becomes equal to बतिकादसः कादम ॥

#### **४८२६ । नेरनिधाने । ६ ।** २ । १८२ ॥

निधानमप्रकाशता । ततेऽन्यदिनधानं प्रकाशनमित्वर्थः । निमूत्तम् । न्यस्म् । 'वनिधाने' किम् । निष्टितो वयदे। निदयदः ॥

3926. After 'ni' the second member has the acute on the last syllable, when the sense is of 'not laying down.'

The word निधानं=सम्बाजता 'not making manifest.' Thus नियूर्तेम, न्यर्तेम । Why do we say when meaning 'not laying down'? Observe निदयह:=निजिति दयह:। The force of नि is that of निधान here.

# ३८२७ । प्रतेरंकादयस्तत्पुरुषे । ६ । २ । १८३ ॥ -

प्रतेः पर्देश्यादयोऽन्तोदासाः । प्रतिगतेांऽश्चः प्रत्यंशुः । प्रतिकानः । प्रतिराखा । समासाम्तस्मा नित्यत्वाच टब् ॥

3927. In a Tatpurusha compound, the word 'ansu' &c have acute on the final when preceded by 'prati.'

Thus मुखेतुं, प्रतिसनें:, प्रतिराजा и In the case of राज्य this rule applies when the Samasauta affix टख् is not added, when that affix is added, the acute will also be on the final by virtue of टब् which is a चित् affix.

1 मंगु, 2 जन, 3 राजन, 4 उच्दू, 5 खेटक (रोटक), 6 मजिर, 7 माद्री, 8 प्रवस्त, 9 कितिका, 10 मर्थ, 11 पुर (मार्चपुर मार्थपुरः) a

The word मंशु is formed by the affix कु under the general class समयु। (Un I. 37), राजन is formed by the affix किनन (Un I. 156), अस्ट्र by adding स्टून to खब् 'to bu in'. (Up IV. 162), खिन् + स्टुल् = खेटक ; खितर is formed by किर (Up I. 53) खा + ट्रा + ऋष् (III. 3. 106), with the augment रक् added to सा = खादी । स्ट + स्ट्रं = खवणा । कत + तिकन् = कितिका (Up III. 147) ऋष् + स्च = (III. 1. 134) = ऋषः ; पुर् + क = पुर ।।

Why do we say in the Tatpurusha'? Observe । प्रतिगता योशवीऽस्य = प्रत्यं सुरवसुद्धः ।।

३८२८ । उपाद्द्वयज्ञजिनमगौरादयः । ६ । २ । १८४ ॥

डपास्परं यट्द्वयच्कमिकां चान्तोदासं तस्पुरुषे गौरादीन्वर्जयत्वा । उपदेवः उपेन्द्रः । उपाक्षिः नम् । 'सगैरादयः' किम् । उपगैरः । उपतेषः । 'तस्पुरुषे' किम् । उपगतः सोमेशस्य स उपसेमः ॥

3928. In a Tatpurusha, the words of two syllables and 'ajina' have acute on the final when preceded by 'upa' but not when they are 'gaura' and the rest.

Thus उपमता देव:=उपदेव , उपन्दू , उपाजिन मृ । But not so in उपमारः, उपनेषः &o.

1 गार. 2 नेब (नेब) 3 तेस, 4 सेटं, 5 साट, 6 सिहु।, 7 काव्या, (काव्या) 8 कन्या, 9 गुध (मुड) 10 कस्य, 11 पाद ।

Why 'in a Tatpurusha'? Observe खपनतः स्रोबोऽस्य = उपरेामः ॥

इट्स्ट । स्रोरवत्ते पर्यो । ६ । २ । १८५ ॥

सुप्रत्यवस्तिः । सूरत्र पुकायामेव । वाक्यार्थस्त्वत्र निन्दा समूयया तथाभिधानात् । 'सी किस्। सुवास्त्रकाः । 'सवद्ये पर्ते' सिस् । सुवृद्यक्षम् ॥

3929. After 'su,' the second member has acute on the final in a Tatpurusha compound, when reproach is meant, in spite of the addition of 'su' which denotes praise.

Thus प्रश्न स्वित्वातां, मुख्यिक्त मुस्किताभ्यां सुप्तव्यवितः । The word सु here verily denotes praise, but it is the sense of the whole sentence that indicates reproach or censure. Why do we say 'after सु ? Observe सुन्नास्त्रयाः । Why 'when reproach is meant'? Observe श्वाभनेषु स्थायु = सुत्राष्ट्र । So also सुत्रयसम्

# ३८३० । श्रिमाबीत्मुक्के ६ । २ । १८६ ॥

तत्पु बर्षे । उत्जान्तः पुष्कादुत्पुष्कः । यदा तु पुष्कमुदस्यति उत्पुष्कयते । 'यरच्' (३२३९) । उत्पुष्कक्षवा यायादिस्यरेग नित्यमन्तोदात्तत्वे प्राप्ते विकल्पोऽयम् । सेयमुभयत्र विभावा । 'तत्पु ब्रे किम् । उदस्तं पुष्कं येन स उत्पुष्कः ॥

3930. In a Tatpurusha, the word 'utpuchha' may optionally have acute on the final.

Thus उत्कातः पूच्छात्=उत्पुच्छः or उत्पुच्छः (VI. 2. 2). When this word is derived by the affix बाज् (III. 8. 56 S. 32 31) from पुच्छमुदस्यति=उत्पुच्छयति, then it would always have taken acute on the final by VI. 2. 144, the present sûtra ordains option there also. The rule does not apply to a non-Tatpursha: as, उदस्तम् पुच्छासय=उत्पुच्छ: ॥

# ३८३९ । द्विचिभ्यां पाद्वन्मूर्धसु बहुत्रीहै। ६ । २ । १८७ ॥

शाभां परेखे कानोदासा वा। 'हिपाश्चतुष्पाध्व रघाय'। 'त्रिपाठ् ध्वः'। ि दन्। 'त्रिप्रधान' सप्तर विसम्'। सूर्ध विश्वकतसमासान्त एव सूर्ध घट्टः। तस्य तत्रप्रयोजनमसत्याय समासान्ते उन्तीदात्तस्यं यथा स्थात्। स्तदेव श्वापक्षम '×श्वीत्यः समासान्तो भवति×' इति। वद्यापि च समासान्तो क्रियते तथापि च सुवीदिकार्य स्थात् । स्वत्ये समासान्तो प्रधानि । स्वत्ये व । हिसूर्थः। 'हिप्तिभ्याम् 'किम्। कस्यायसूर्था। 'बहुवीदी' किम्। ह्योर्सूर्था। हिसूर्था।

3931. In a Bahuvrihi, the words पाद, दल and मूर्धन have optionally acute on the final after द्वि and जि ॥

Thus हो पादावस्य = हिम्पात or हिँ पात as in हिष्ण ए अत्यास् च रणाय (Rig Veda IV. 51. 5) निष्ण द or निष्ण द as in निषाद ध्यां (Rig Veda X. 90. 4) हिर्देन or हिँ दन् हिम्पा or हिँ स्थां as in निष्ण प्रथम समार्थित (Rig Veda I. 146, 1). The word पाद is पाद with its स elided, (V. 4. 140) दत् is the substitute of दन्त (V. 4. 141) and सूर्धन retains its न not allowing samasanta affix. This also indicates that the samasanta rule is not universal. When the samasanta affix is added, then also the acute is on the final, for the साथों is here the Bahuvrihi compound, and this is only a part of it. Thus हिम्पा: | Why after हि and नि । Observe साथा प्रमुखी here the first member is middle acute by Phit II. 19 and this accent is retained (VI. 2. 1.) Why 'Bahuvrihi'? Observe देशेस् हा हिम्पा विद्या हि

#### ३८३२। सक्यं चाक्रान्तात्। ६। २। १८८॥

गौरसक्यः । असरसम्बद्धस्यः । 'बाक्रान्तात्' किम् । चक्रसक्यः । समासान्तस्य वदिश्यस्त्रा अत्यमेवान्तीदात्तस्यं भवति ।

3932. The word 'saktha' has acute on the final optionally, when preceded by any word other than what ends in 'kra'

The word सम्भ is the samasanta form of सक्षि (V. 4. 113). Thus नेत्रसक्ष व का नेत्रसक्ष का कार्यसक्ष का कार्यस्थ का कार्यस्थ का कार्यस्थ का कार्यस्थ का कार्यस्थ का कार्यस्थ कार्यसक्ष का कार्यस्थ का कार्यसक्ष का का कार्यसक्ष का का कार्यसक्ष का कार्यसक्

इरेडे । परादिश्कन्दिसि सहस्तम् । ६ । २ । १८९ ॥

छन्दि परस्य सन्वशास्त्रस्यादिस्तानो या। श्राजिसक्षयमान्त्रेत'। श्रत वार्तिकम्---

'+ परादिश्य परान्तश्य पूर्यान्तश्यापि दृश्यते । पूर्वादयश्य दृश्यन्ते व्यत्यया समुसं ततः +' ॥

क्षति । परादिः । 'तुविज्ञाता उन्द्वया' । परान्तः । 'नियेन' मुख्टिद्वत्यया' ' । 'यस्त्रिवकः' । पूर्वान्तः विक्रुचायुर्धेष्ठि' ।

#### इति समासस्वराः।

3933. The first syllable of the second member is diversely acute, in the Vedas.

The word ut "the second member" refers to सक्च, as well as to any other wordin general. Thus अञ्चिसक्ष मासभेत, but से। मर्गेसक्षः so also सन्ताहः, दाक्ष पतिः, वित्पति ॥

In the non-Vedic literature these last two compounds will be final acute by VI. 1. 223, rule VI. 2. 18 not applying because of the prohibition contained in VI. 2. 19.

The rule is rather too restricted. It ought to be: "In the Vedas, the first syllable and the final syllable of the second member, as well as the final syllable and the first syllable of the preceding member are seen to have the acute accent, in supersession of all the foregoing rules."

- (1) As to where the first syllable of the second member (परादि:) takes the accent, we have त्रिकाता उडख्या (Rig Veda I. 2. 9.)
- (2) As to where the final of all the second terms (धराष्ट्र:) takes the acute we have नियेन मुख्डिस्त्यां (Rig Veda I. 8. 2.) यस्त्रिककः (Rig Veda I. 183. 1.)
- (3) As to where the final of the preceding (ছুম্বান্ম:) takes the acute, we have বিষয় যায়: খাঁৱ ম
- (4) As to where the first syllable of the preceding (पूर्वादि:) takes the acute we have as दिवोदासाय सामगाय ते ॥

Here end the Accents of Compounds.

#### CHAPTER V.

#### ACCENTS OF VERBS.

# **३८३४ । तिहो गोन्नादीनि कुस्सनाभीन्**यययाः ! ८ । ९ । २० ॥ .

तिकन्तात्ववादगीत्रावीन्यनुदातान्येतयेः । एकति गोत्रम् । यवतियव्यति गोत्रम् । स्व प्रवचनप्रश्वनप्रवायनप्रत्यायनाद्ययः । कुरवनाभीक्षययष्ट्यां पाठविष्येषक्यम् । तेनान्यत्रापि गोत्राविष ष्टयो कुरवनादावेव कार्ये क्षेयम् । 'गोत्रावि-' इति किम् । एकति पापम् । 'कुत्य-' इति किम् । कार्ति मोत्रं ; समेत्य कृपम् ।।

3934. The words gotra &c., become unaccented after a finite verb, when a contempt or a repetition is intended.

Thus usin in an, when contempt is meant.

Here पद्यति गोत्रं means 'he proclaims his Gotra &c., so that he may get food &c.' पद्यति is from the root पद्य व्यक्तिकारों 'to make evident' (Bhu. 181). Where contempt is not meant, it has the force of repetition, i. e. he repeatedly utters his Gotra as one is bound to do, in marriage-rites &c. And पद्यति पद्यति गेन्त्र म्, when repetition or intensity is denoted. Similarly पद्यति खुद्यम्, पद्यति पद्यति बुद्यम् । The word खुद्य is a noun derived from the root ह्य by the affix क्षन्, the दक्ष substitution for ह्य has not taken place, as an anomaly.

1 गोप्त, २ ब्रुव, 3 प्रवस्तन, 4 प्रहसन, 5 प्रकस्तन, 6 प्रत्ययन, 7 प्रवस्त, 8 प्राय, 9 न्याय 10 प्रसस्ता, 11 विस्तस्ता, 12 प्रवस्ता, 13 स्वाध्याय, 14 भूषिष्ट, 15 वा नाम (नाम वा) 16 प्रवस्ता, 17 प्रवस्ता ॥

The word नाम optionally becomes anudatta : in the alternative, it is first acute. Thus पचति नाम or पचति नाम ॥

The words 'contempt and repetition' in the text qualify the whole sentence or sutra, and not the word नेत्रादि nor the word सनुदान understood. For we find that wherever the word नेत्रादि is used in this Chapter, it always implies the sense of 'contempt or repetition.' Thus the word नेत्रादि is used in VIII. 1. 52 and there also the sense is of contempt and repetition.

Why do we say 'Gotra and the rest' ! Observe प्रश्वीत पापस् । Here पापं is an adverb.

Why do we say 'when contempt or repetition is meant'! Observe सन्ति गेल्ड् समेल कूप:। 'He digs a well, having assembled the Gotra.'

३८३५ । तिङ्कतिङः । ८ । २ । २८ n.

प्रतिक्तात्पदात्परं तिक्तः निष्ठन्यते । 'प्रनिमी'के ॥

3935. A finite verb is unaccented, when a word precedes it, which is not a finite verb.

Thus चिम्मिनेडे पुरोखितं (Rv. I. 1. 1). स स्टावेव्हें गुल्कृत् (Rv. I. 1. 4), चैंग्ने सूपायनों भुत (Rv. V. 1. 1), वैजनानस्य पहुँ न पृाद्धि ॥

३८३६। न तुट् । ८। १। २८॥

सुरुक्तं न निष्ठन्यते । प्रवःकर्ता ॥

3936. But the Periphrastic Future is not unaccented, when it is preceded by a word which is not a finite verb.

This restricts the scope of the last sûtra which was rather too wide. Thus दशः कर्ता, त्रवः कर्तारा, मासेन कर्तारः। The Sarvadhâtuka affixes हा, रा, रह, are anudâta after the affix तासि by VI. 1. 186, the whole affix तास becomes udâtta (III. 1. 3) and where the is portion of तास्ं. c. the syllable आन्, is elided before the affix हा, there also the आ of हा becomes udâtta because the udâtta has been elided. See VI. 1. 161.

३८३७ । निपातियेदादिह्नसमुविषेखेख एकखिदान्युम्मम् । ८ । ९ । ३० ॥ यतिर्ने पातिर्युक्तं न निष्ठम्य ते । ' यदाने स्थामुक्तंत्रम् '। ' युवा यदी कथः' । ' कुविद्युम्न बार्ष'न्' । 'बिक्तिधेत्रवक्रमा कवित्रुः' । युवासे वर्ष्यं प्रितरो अव'न्ति '॥

3937. The finite verb retains its accent in connection with the particles यह, 'that,' 'because,' यदि, 'if', इस्स, 'also'!, 'O!' कुविस, 'well', नेत, 'not', चेत, 'if', च 'if', कच्चित् (interrogative particle, implying 'I hope' or 'I hope not)', and yatra 'where.'

Thus यदानेस्यामहंत्यं (Rig Veda VIII. 44. 23). युवा यदी कथः (Rig Veda V 74. 5). कुंविदङ्ग न्नासन् (Rig Veda VII. 91. 1). नेत्र जिल्ल्यायन्त्यो नर्यकं धीताम् Nir. I, 11), स चद् भुङ्क्तें, स चेद्र न्नाधीतें ; पुचासे वन शिवतो भवन्ति (Rig Veda I. 89. 9. The particle श्वा with the indicatory m has the force of श्रेत्। Thus श्रयं समित्र स्था सेन मरिष्यति ॥

#### इटइदा मह प्रत्यारम्मे । दावा ३१॥

नहेत्यनेन युक्तं तिङ्क्तं नानुदात्तम् । प्रतिषेधयुक्तं श्वारक्रःः प्रत्यारक्रःः। 'मह श्रेष्ट्यसे । प्रत्यारक्षे क्रिम् । 'नह वैतिस्म स्लोके दक्षिणमिष्क्रांक्तः ।

3938. The finite verb retains its accent in connection with 'naha' when employed in the sense of forbidding.

When something urged by one, is rejected insultingly by another, then the reply made by the first tauntingly, with a negation, is pratysrambha. Thus A says to B: 'Eat this please.' B rejects the offer repeatedly, in anger or jest. Then A in anger or jest says 'No, you will eat'—as नह भाष्यके। Here भाष्यके retains its accent, which is acute on the middle, for से becomes accentless as it follows महायदेश (VI. 1. 186), and स्थ becomes udâtta by the महायदेश (III. 1. 3).

Why do we say, 'when asseverative'? Observe नह वे ते सिन क्र लोके देविया-निक्किन. 'Verily in that world they do not wish for fee.' Here it is pure negation. त्रस्मिन is first acute by फिट् accent, सार्के is final acute because it is formed by अन् of पनादि (III. 1. 134), दे जिया is first-acute, because it is a Pronoun ending in w (स्वाहिश्राटामदन्तानाम, Phit II. 6) and एक्टन्सि is anudâtta by VIII. 1. 28.

#### इटइट । सत्यं प्रश्ने । ८ । ९ । इर ॥

सत्ययुक्त 'तिरूप्त' नानुदात्तं प्रचने । सत्यं भोत्त् यस्रे । 'प्रचने 'किस् । 'सुत्यमिद्धा उुत्तं 'सुर्यमिन्द्रं' स्तवासु ॥

3939. The finite verb retains its accent in connection with 'satya' when used in asking a question.

Thus सत्यं भे। स्थेश 'Truly, will you eat'? सत्यमध्येष्य है। Why do we say 'in questioning'! Observe सत्यमिद्धा उत्त व्यक्तिन्दं सत्याम् ॥

# ३८४० । चङ्गाप्रातिलोम्ये । ८ । ९ । ३३ ॥

श्रह्नेत्यनेन युक्तं तिङ्क्तं नानुदासम्। श्रद्धं सुद्धः 'श्रप्तातिलेश्ये' सिम्। 'श्रद्धं कूत्रसि वृष्यं स्टानी श्रास्त्रसि जाल्म'। श्रनभिष्रतमसी सुधं न्यतिलेशि भवति ॥

3940. The finite verb retains its accent in connection with 'anga' when used in a friendly assertion.

Anything done to injure another is pratiloma, opposite of this is a pratiloma, or friendliness. In fact, it is equal to anuloma. Thus was 'yes, you may do.' Here anga has the force of friendly permission.

But when it has the force of pratiloma, we have:— यह कृष्ण । इत्यान । इत्यान । इत्यान । अध्यान । अध्य

#### ३८४१ । हिचा = । १ । ३४ ॥

हियुक्तं तिकन्तं नानुदासम्। 'चाहि स्मा याति '। 'चा हि वहन्तम् '॥

3941. The finite verb retains its accent in connection with 'hi' when used in a friendly assertion.

Thus:—- चाहिक्या वाति (Rig Veda IV. 29. 2). चाहिक्यत (Rig Veda VIII. 22. 9).

# ३८४२ । इन्द्रस्यनेकर्माव साकाङ्चम् । ८ । १ । ३५ ॥

हीस्यनेन युक्तं शाकाङ्ख्यनेक्यमिय नानुदातम् । 'क्रव्तः हि अत्ते। वदति'। 'पाण्या चैनं नयुनाति'। तिङ्गलतुद्यमिय न निश्चन्यते ॥

3942. In the Vedas, the finite verb retains its accent (but not always), in connection with hi', when it stands in correlation to another verb, even more than one.

That is, sometimes one verb, sometimes more than one verb retain their accent. Thus of more than one verb, we have the following example:—— अवृत हि असी विदात। पादमा एन वि पुँगाति 'Because the drunkard tells falsehood, therefore sin will make him impure: i.e. he does incur sin." Here both verbs खडाल and विद्युत्ताति retain their accent: and दि has the force of यत् 'because'. According to Kniyyata the meaning of this sentence is यस्मान् सत्ताऽचत खडीत, तस्मादन्तवदन दावेश न युज्यते i.e. a drunkard does not incur the sin of telling a falsehood, because he is not in his senses. See Maitra Sannita I. 11. 6

### ३९४३ । यावदाचाभ्याम् । ८ । ९ । ३६ ॥

न्नाभ्यां योगे तिक्न्सं नानुदासम् । 'पद्या जिल्कास्वमावतम्' ॥

3943. A finite verb retains its accent in connection with 'yavat' and 'yatha'.

The meaning is that the verb retains its accent, even when यावत and यचा followed after it. Thus यचा चित् कववभावतम्। The word चावतम् is the Imperative (लोट) Second Person Dual of the root चव ॥

### ३९४४ । पूजायां नानन्तरम् । ८ । ९ १ ३० ॥

यावदाचाभ्यां युक्तमनन्तरं तिङन्तं पूजायां भानुदासम्। यावत्पर्वति श्रीभनम्। यदा पर्वति श्रीभनभ्। पूजायाम् किम्। यावद्युङ्क्ते। 'बनन्तरम्' किम्। यावद्वे वदतः पर्वति श्रीभनम्। पूर्वेखात्र निघातः प्रतिविध्यते॥

3944. But not so when these particles 'yavat' and 'yatha' immediately precede the verb and denote 'praise'.

That is, the verb loses its accent, and becomes anudatta. Thus यावत् गुच् ति बोभनम्, यथा पचति बोभनम् ॥

Why do we say when denoting 'praise' ! Observe यायद भ्रहकं "।

Why do we say 'immediately'? Observe बाबद देवदसः पँचति श्रोभन'। Here the verb retains its accent by the last sutra.

#### ३८४५ । उपसर्गव्यपेतं च । ८ । १ । ३८ ॥

पूर्वेशाननारमित्युत्तम् । स्वश्वेतं व्यवधानाधे वयनम् । धावत्वप्रवति वोभनम् । धननार-मित्वेव । वावक्ये यदतः प्रवद्ति वोभनम् ॥

3945. A finite verb loses its accent, when it denotes 'praise' and is joined immediately with yavat and yatha, through the intervention of an upasarga (or verbal preposition).

The last sûtra taught that the verb loses its account when immediately preceded by যালন and যথা। This qualifies the word immediately' and teaches that the intervention of a Preposition does not debar immediateness. Thus যালন্ ম্যায়নি নামনন্ত্ৰ

The word 'immediately' is understood here also. Thus আলন্ ইলবনঃ মঁতবনিঃ স্থানৰ ম

३८४६ । तुपस्यपस्यताहैः पुत्रयाम् । ८ । ९ । ३८ ॥

यभिर्वुत्तं तिक्नतं न निवन्तते पूजायाम् । 'बावर्षं स्क्रुधामनु पुनर्वर्भे त्वमे दिरे' 🕏

3946. A finite verb retains its accent in connection with द्

Thus शादशं स्वधामनु पुन मर्भ त्वमेरि रे ॥

३८४७ । चार्रा खाद । १ । ४० n

स्तद्ये।मे नानुदासं पूजावाम् । मही देवदतः पचति घोभनम् ।

3947. A finite verb retains its accent when in connection with aho meaning 'praise'.

Thus चते। देवदत्तः ध चिति श्रीभन #

# ३८४८ । शेषे विभाषा । ८ । ९ । ४९ ॥

बहा इस्वनेन युक्तं तिङ्गां वानुदात्तं पूजावाम् । बहा बर्ट करिव्यति 🕸

3948. A finite verb retains its accent optionally, when in connection with aho in the remaining cases (i. e. where it does not mean praise).

What is the श्रीय alluded to here? The श्रीय means here senses other than पूजा or 'praise.' Thus कटमदी। करियांत or कटमदी। करियांत or कटमदी। This is a speech uttered in anger or envy and not in praise (असूया यजन) ॥

# इंटर्स्ट । परा च परीयसायाम् । ८ । १ । ४२ ॥

पुरत्यनेन युक्तं वानुदात्तं त्वरायाम् । ऋधीव्वा मागावक पुरा विद्धोतते विद्धुत् । निक्रदा गामिन्यत्र पुराशक्दः । परापसायाम् किम् । न तस्म पुराधीयते । विरातीतः ऋपुरा ॥

3949. A finite verb retains its accent optionally in connection with 'purâ' when it means 'haste' (i.e. when 'purâ' means 'before').

The word परीप जा means स्वरा or 'quick.' Thus क्योंक सामावक पुरा विको हते विद्युत्। The word पुरा here expresses the future occurrance which is imminent 'or very near at hand. It is against the rule of Dharmasistras to study while it thunders or lightens.

Why do we say 'when meaning haste'? Observe मतेन स्म पुराशीयते । Here the word पुरा expresses a past time; that is, it means 'long ago.' See III. 2. 118 and 122, for the employment of पुरा in the Past Tense, and III. 3. 4, for the Present.

# इट५० । निवत्यनुतेषकायाम् । ८ । ९ । ४३ ॥

निकत्यनेन युक्त निक्रमाँ नानुदासमनुकाप्रार्थनायाम् । ननु मक्काम भेरः । चनुश्रानीष्टि माँ-मक्कमामत्यर्थः । चनु-' दति किम् । चकार्वाः कटं त्यम् । ननु करोमि । एष्टप्रतिवचनमेतत् ॥

3950. A finite verb retains its accent in connection with nanu, when with this Particle permission is asked.

The word एवखा means 'asking, praying.' The word आनुद्धा means 'permission.' The compound अनुद्धावसा means 'asking of permission.' Thus अनु अस्तिका श्रेष्ट 'can I go sir.' The sense is 'give me permission to go.'

Why do we say when 'asking for 'permission'? Observe सकावीं कटं त्वस ? जन करोडिंग भेर: 'hast thou made the mat? Well, I am making it.' Here नमु has the force of an answering particle, and not used in asking permission and hence the verb loses its accent.

# इटप्र । कि क्रियापक्नेऽन्पसरीमप्रतिबिद्धम् । ८ । ९ । ४४ ॥

क्रियाप्रको वर्तमानेन किञ्चन्तन युक्तं तिङ्ग्तः वानुदासम्। किं द्विजः पश्चरणद्वेशितद्य क्विति। 'क्रिया—' क्षितं किम्। साधनप्रको मा भूत्। किं भक्तं पश्चरणपूर्यान्तः। 'वक्ने' किम्। किं पठिति। 'क्षेपाऽयम्'। 'बनुपसयम्' किम्। किं यपश्चति उत प्रकरे।ति। 'वर्षातिषद्धम् किम्। किं द्विता न पर्वति॥

3951. A finite verb retains its accent in connection with kim, when with this is asked a question relating to an action, and when the verb is not preceded by a Preposition or by a Negation.

Thus कि द्विजः पंचित, यद्वी स्विद् गच्छति ॥

Why do we say when the question relates to a finur or action? The rule will not apply, when the question relates to an object or द्वाधन। Thus कि अक्त ग्रहा कप्रवान वा

Why do we say when a question is aske l'? Observe किम पठाँत। Here

Why do we say 'not preceded by a Preposition' Observe is u unife an

Why do we say 'not preceded by a negative particle.' Observe, कि दिखे।

# इटप्रा लोपे विभाषा । ८ । १ । ४५ ॥

प्रवराति ॥

किमे। प्रयोग उक्तं वा । देवदक्तः पचत्वाहे। स्वित्यदति ॥

3952. When however kim is not added in asking such a question, the finite verb may optionally retain its accent.

When दिस् is elided in asking a question relating to an action the finite verb which is not preceded by a Preposition or a Negative Particle, optionally does not become anudatta. When is there the elision of this दिस् because no rule of Papini has taught it? When the sense is that of an interrogation, but the word किस् is not used. In short, the word 'lopa' here does not mean the Grammatical substitute, but merely non-use. As देवदतः पंचति (or प्वति) सदी- क्यान्ति प्रदेशि (or प्रदेशि) Here the sentence is interrogative, even without the employment of किस् । The option of this sûtra, is a Prapta-vibhasha, as it is connected with the sense of किस् 8

# ३८५३ । एडिमन्ये प्रहासे लुट् । ८ । १६ ॥

र्षाचमन्यदायनेन युक्तं लडन्तं नानुदात्ते कीडायाम् । यहि मन्ये भक्तं भेष्वयसे भुक्तं तत्त्व तिथिभिः । प्रदासे किम् । यदि मन्यसे से।दनं भेष्ट्य दति सुष्ट् मन्यसे । 'यत्यर्घसीटा— (३९५८) कडित्यनेनेव सिद्धे नियमार्थोऽयमारम्भः । यदिमन्ययुक्ते प्रदास यव नान्यत्र । 'यदि मन्यसे स्रोदन भेषद्वे ॥

3953. In connection with 'ehimanye' used derisively, the First Future, that follows it, retains its accent.

The word बहास means great laughter, i. e. derision, mockery, raillery, jeering, gibing, sneering. Thus यहि अन्ये अन्तं भेर्छ यसे, नहि भुत्ततत्वितिश्वभि:। The word शृद्ध is the Imperative, second Person of the root इस्स् preceded by the preposition आह ॥

Why do we say 'used derisively'? Observe रहि सन्य से चोदनं भे।इये दृति। इट सन्यसे, ॥

By sûtra VIII. 1. 51, S. 3958 after the Imperative एडि which is a verb of 'motion' (मस्यपे) the following First Future (जूर) would have retained its accent. The present sûtra makes a niyama or restriction, namely, that in connection with the Imperative एडि सन्ये, the जूर is accented only then when 'derision' is meant and not otherwise. Thus the जूर, loses its accent here:——एडि सन्याने भोड़ने भोड़ने भोड़ने अ

## ३८५४। सात्वपूर्वम्। ८। १। ४० ॥

चविद्यमानं पुर्वं यङ्कातु तेन युक्तं तिङ्क्तं नानुदात्तम् । जातु भे। व्यये । 'चर्यं म् किम् । कटं जातु कांग्यसि ॥

3954. A finite verb retains its accent after 'jâtu' when this 'jâtu' is not preceded by any other word.

Thus जात भाष्य यहे। Here से is anudâtta by VI. 1. 186, as it is a sârva-dhâtuka affix coming after an आउपदेश; the word जात is first acute, as it is a Nipâta. Why do we say 'when not preceded by any other word'? Observe— कट जात करिष्य ति। The word कट is end-acute as it is a फिट or noun.

# इरप्रंथ । किंवृत्तं च चिद्तत्तरम् । ८ । १ । ४८ ॥

र्णावद्यमानपूर्वे चिदुर रंगित्कं वृतं तेन युक्तं तिङ्क्तं नामुदात्तम् । विभक्ष्यन्तं स्तर-द्दतमान्तं किमे। रूपं किंवतम् । किन्द्रहेत् का। कतरित्रचत्। कतमस्वित्। 'चिदुत्तरम्'किम् । का भुङ्क्ते । श्रपूर्वि स्त्रिच । रामः किचित्यदृति ॥ 3955. Also after a form of 'kim' when the particle 'chit' follows it, and when no other word precedes such form of 'kim' the finite verb retains its accent.

The word किस्तृते is a Genitive Tatpurnsha meaning किसेन्ते। The word किस्तृते is a Genitive Tatpurnsha meaning किसेन्ते। The word किस्तृते means any form of किस् with its case-affixes, as well as the forms of किस् when it takes the affixes इतर and इतस । Thus किश्वद भुड्क , कतरिकत् कर ति, कत- किश्वद भुड्क ।

Why do we say 'followed by चित्'? Ohserve की भुड़ की ॥

The word बयूर्य of the last sûtra qualifies this elso; therefore, the verb lesses its accent here:— रामः किंचित् प्ठति ॥

#### ३९५६ । बाह्री उताह्री चानन्तरम् । ८ । १ । ४९ ॥

बाह्ये उताह्ये द्वाभ्यां मुक्तं तिङ्क्तं नानुदातम् । बाह्ये उताह्ये वा भुङ्क्ते । बनन्तर-मित्येव । बोह्ये विभावां वह्यति । 'बहुवं –' इति किम् । देवं बाह्ये भुङ्क्ते ॥

3956. Also after an immediately preceding 'aho' and 'utaho' when these follow after no other word, the verb retains its accent.

The prohibition of nightia or want of accentuation is understood here, so

also there is the anuvitti of mys from the last.

Thus will or said yet. Why do we say 'immediately preceding'? In the following sutra will be taught option, when these particles do not immediately precede the verb.

Why do we say 'when no word precedes them'? Observe देव चाही or उताही भुत्ते ।।

# इर्प् । शेवे विभावा । = । १ । ५० ॥

श्राभ्यां वृत्तं व्यवीद्दतं तिङ्नतं वानुदातम् । श्राद्वा देवः प्रवति ॥

3957. When the abovementioned particles 'aho' and 'utâ-ho' do not immediately precede the verb, the verb may optionally retain its accent.

Thus चाहा देवः पँचति or पुचति ॥

# इर्ट्य । गत्यर्थलीटा लग्नचेत्कारकं सर्थन्यत् । ८ । १ । ५१ ॥

गत्यार्थानां लेटा युक्तं तिङ्क्तं नानुदात्तम् । यत्रैय कारके लेट् तत्रैय लृडिप चैत् । श्वाच्छे देव यामं द्र्व्यितः । उद्यक्तां देवदत्तेन श्वानयः । रामेण भेाव्यन्ते । 'गत्यर्थ-' किम् । एव देव श्रेष्टिवनं भोव्ययेऽवम् । 'लेटा' किम् । श्वाण्ड्यदेव यामं द्र्व्यय्येनम् । 'लूट्' किम् । श्वाण्ड्य देव यामं प्रवस्थेनम् । 'न चैत्' देति किम् । श्वाण्ड्य देव यामं पिता ते श्वोदनं भेाव्यते । 'सर्वम्' किम् । श्वाण्ड्य देव योमं त्यं चादं च द्रव्यायं एनिमत्यवापि निधातनिवेधे। यथा स्थात् । श्रक्ते। इत्यस्थ कारकं तञ्चान्यञ्च लृडक्तेनोच्यते ॥

3958. The First Future retains its accent in connection with the Imperative of a verb denoting 'motion' ('to go' 'to come' to start' &c), but only in that case, when the subject and object of both the verbs are not wholly differer' one from another.

Those verbs which have similar meaning with the word not income called notion are called notion. In The Imperative of the notion were roots, is called notion and income called not become anudatta, if the karaka is not all different. The sense is, with whatever case-relation (karaka), whether the Subject or Object, the Imperative is employed, with the same karaka, the First Future must be employed. In connection with the finite verb here, the word with the Subject and Object only, and not any other karaka, such as Instrument, &c.

Thus मांग्लक देवर्गामं, द्रव्यसि 'Come O Deva, thou shalt see the village.' Here the subjects of both verbs आगण्ड and द्रव्यसि are the same, and the objects of both verbs are also the same, namely सामं। आ is a Preposition and is accented. गच्छ and देव both lose their accent (VIII, 1. 19 and 28,) साम is first-acute being formed by the नित् अक्षित्र मन्। Similarly उद्यानां देवदलेन शालयः, रामेश भे। व्यन्ते 'Let the rice be carried by Devadatta, they will be eaten by Râma.'

Why do we say 'verbs of motion'? Observe पत्र देव बे।दनं, भेा स्युष्टे प्रथम भ Why do we say 'after the Imperative'? Observe चागक्क देव यामं, दुव्यस्थे-नम्। Here the Potential mood is used.

Why do we say the 'First Future'? Observe जागच्छ देवदन गामं, पश्यिष्ठ एनम् ॥ Here the Present Tense is used.

Why do we say 'if the karaka is not wholly different'? Observe आगक्क देख-दत्त गामं, पिता ते बोदनं भी इयते ॥

Why do we use the word सर्व 'wholly'? Observe सामक देवदन सार्थ, स्वं यान स्वारं । Here also there is prohibition of nightta, and the First Future retains its accent, for the subject of the Future is not wholly different from that of the Imperative. For here the subject of the Imperative is the subject also of the Future, though only partly, in conjunction with another. Moreover, the object here in both is the same. Had सर्व not been used in the sûtra, where the sentence would have remained the same, there the rule would have applied, and not where the sentences became different.

## ३८५८ । लोट्च। ८ । १ । ५२ ॥

ले। हन्तं गत्यर्थले। टा युक्तं नानुदासम् । जागच्य देव ग्रामं पश्य । 'गत्यर्थ—' इति किम् । पच देवे। दनं भृह्क्वेनम् । 'ले। दें किस् । चागच्य देव ग्रामं पश्यक्ति । न चेत्कारकं सर्वान्यदित्येव । चागच्य देव ग्रामं पश्यत्वेनं रोमः । सर्वयक्तकात्वित स्यादेव । जागच्य देव ग्रामं त्वं चा चं च पश्यादः । वेगाविभाग उत्तरार्थः ॥

3959. Also an Imperative, following after an Imperative of verbs of 'motion', retains its accent, when the subject or object of both the verbs, is not wholly different.

Thus चागक देव ग्रामं प द्य ॥

But not here एक देवदसीदनं, भुडाइ वेनम् because the first Imperative is not one of नत्वर्थ verb. Nor here, जागका देव गाम पत्रदेनम् because the first verb is not Imperative but Potential.

If the subject and object of both Imperatives are wholly different, the rule will not apply. Thus चागका देश याम, पश्चम् एवं रामः ॥

By the force of the annuritti of सर्व the rule will apply to the following:

The separation of this sutra from the last, is for the sake of the subsequent sutra, by which the 'option' is with regard to सिट and not सुद "

# ३९६० । विभाषितं स्रीपसर्गमनुसमम् । १ । ५३ ॥

सोडनां गत्यर्थनोटा युक्तं तिकनां वानुकानम् । चागच्य देव यामं द्विष्य । 'सेंपर्सर्गम्' किम् । चागच्य देव यामं पश्य । 'सनुसमम् ' किम् । चागच्यानि देव यामं प्रविद्यानि ॥

3960. An Imperative preceded by a Preposition, and not in the First Person, following after an Imperative of verbs of 'motion', may optionally retain its accent, when the Karaka is not wholly different.

The whole of the preceding satra is understood here. This is a Praptavibhasha. Thus भागक देव दासं प्रविद्य or प्रविद्य । When the verb is accented the upasarga loses its accent by VIII. 1. 7.1.

Why do we say सेखसर्ग 'joined with a Preposition'! When there is no Preposition, there is no option allowed, and the last rule will apply. As आगण्ड देख सामंपन ।

Why do we say चनुसलं 'not a First Person' ? Observe चा गच्छानि देव, गामं

#### अ ४५ १ १ २ १ २ १ १ १५%

चन्तित्वनेन युक्तमनुसमं सोडन्तं वानुदासम् । चन्तः प्रविष्ठ । सेपसर्गमित्वे सः । चन्तः सुरु । नवातिर्येक्यवि-' (२९३७) इति निचासप्रसिवेधः । 'बनुतसम्' सिम् । चन्तः प्रभुनकास्त्रे ॥

3961. An Imperative, with a Preposition preceding it, may eptionally retain its accent, in connection with 'hanta,' but not the First Person.

With the exception of तत्वर्थ सोटा &c., the whole of the preceding sûtra is understood here.

Thus ह्यन्त में विश्व or पविश्व। But no option is allowed here ह्यन्त कुड, as it is not preceded by a preposition. Here rule VIII. 1. 30, S. 3937 makes the accent compulsory after ह्यन्त। So also ह्यन्त प्रभुन आवश्व, where the 1st Person is used, the verb retains its accent compulsorily by VIII. 1. 30 S. 3937.

The word प्रभुतकावते is Imperative First Person, Dual of the root भूदा in Atmane pada (I 3. 66) The Personal ending वर्ष is anudâtta by VI. 1. 186, because the verb is anudâtta it. The vikarana न therefore retains its accent.

# ३८६२ । चाम एकान्तरमामित्यतमनितको । ८ । १ । ५५ ॥

श्वामः परमेश्वपदान्तरितमामनित्रतं नानुदानम्। श्वामः। पचिष देवदत्तः । 'पृकान्तरम् किम्। श्वामण्यचीत्र देवदत्तः । 'श्वामनित्रतम्' किम्। श्वाम्पचित देवदत्तः । 'श्वनन्तिते' किम् श्वाम्पचित्र देवदत्तः॥ 3962. After 'am,' but separated from it by not more than one word, the Vocative retains its accent, when the person addressed is not near.

Thus चाम पर्चास देव दर्जा ३। The nightta being hereby prohibited, the vocative gets accent on the first syllable by VI. 1. 198.

Why do we say माम् ? Observe शास पर्वास देण्डन । Here it is anudâtta by VIII. 1. 19.

Why do we say स्कान्तरम् 'separated only by one word'? Observe भाग् स

Why do we say 'the Vocative'? See भाम पर्वात देवदत्तः ॥ Why do we say भ्रानन्तिके 'not near'? See भ्राम् एक्सि देवदत्त ॥

३८६३ । यद्वितुषरं छन्दिति । ८ । १ । ५६ ॥

तिङन्तं नानुदातम् । 'उदस्तो यदिङ्गरः, । 'उप्रन्ति हि' । श्वाख्यास्यामि तु ते । 'विपातैर्य द्-(३९३९) रति 'डि च' (३८४९) रति 'तुपश्य-' (३८४८) र्डात च विद्धे वियमार्थमिदम् । पतै रेव परभूतैर्योगे नान्यैरिति । जाये स्वराद्वावैहि । यद्यीति गत्यर्थलोटा युक्तस्य लेडन्तस्य निघाते भवति ॥

3963. A finite verb followed by yat or hi or tu retains it accent in the Chhandas.

The anuvritti of miniman' should not be taken in this sûtra, but that of Thus with यत्परं we have:-- गवां गात्रमृदस्त्री यदिह्ररः। The verb उदस्त्र is the Imperfect (नड़) 2nd person singular of सुद्ध of the Tudâdi class. With दि we bave, इन्द्रवा वां मुर्शीन्त हि (Rig Veds 1. 2. 4). The verb उन्नोन्त is the Present (অৱ) Plural of বস্থ of the Adadi class. The samprasarana takes place because it belongs to एद्यादि class. With म we have, श्वाख्यास्यापि न से । By the previous satra VIII. 1, 30, S. 3937 a verb in connection with un would have retained its accent, so also in connection with fy by the sûtra VIII. 1. 34, S. 3941 and in connection with my by VIII. 1. 39, S. 3946; the present sûtra is, therefore, a niyama rule. The verb retains its accent when these three Particles only follow and not any other. If any other Particle follows, the verb need not retain its accent, काये स्वा रोहावीहि। Here राहास is the 1st Person Dual of the Imperative of दह (दह + ग्राप् + वस् = रेश्व + चार् + वस् III. 4. 92 = रेश्वाव the स् being elided, as सार ia like as III, 4. 85 and 99). The verb are is the 2nd Person Singular of the Imperative of the root was, preceded by the Particle wire ! Here in uta time ( = रा-चात आइंडि), the verb रेखाल is followed by the Particle आ, and does not retain its accent But for this rule, it would have retained its accent. Because us a new नाद VIII, 1. 51), राहाय is another नाद in connection with it, and therefore, by VIII. 1. 52 it would have retained its accent. But now it loses its accent because it is a far following after a non far word ten: 1 The visarga of ten: is elided before \ by VIII. 3. 14, then the preceding \ is lengthened and we have \ \ (VI. 3. 111). Another reading is स्वा राष्ट्रावृद्धि। It is a Vedic anomaly, the visarga is changed, to 3 II

# ३८६४ । चर्नचिदिवगोचादितद्वितासे हितेव्वगतेः । ८ । १ । ५० ॥

यबु वदसु परतिस्तङ्कः नानुदासम्। देवः पचति चन । देवः पचति चिन् । देवः पचतिव । देवः पचति गोत्रम् । देवः पचतिकस्पम् । देवः पचतिपक्वति । 'चगतेः' किम् । देवः व्रवस्ति चन् ॥

3964. A finite verb retains its accent, when it is not preceded by a Gati Particle (I. 4. 60 &c), and when it is followed by सत, चिद्, रब, गांच &c., a Taddhita affix, or by its own doubled form.

Thus देव: पंचात चन; देव: पंचात चिन्, देव: पंचाति । The list of Gotradi words is given under sûtra VIII. 1. 27. Thus देव: पंचाति गोत्रम्, देव: पंचाति मुक्स, देव: पंचाति प्रवचनम् कट. The Gotrâdi words, here also, denote censure and contempt

With a Taddhita affir, देव: पर्चात कर्णम् इपम् । The examples should be given with anudatia Taddhhita affixes, like इपम्, कर्णण् (V. 3. 66 and 67). Any other Taddhita affix added to the verb would cause the verb to lose its accent, the Taddhita accent overpowers the verb accent: as प्रवासिट अस (V. 3. 67).

With a doubled verb, as; देव: पंचित पचति #

Why do we say when not preceded by a Participle called Gati'? Observe देव: म पच्चित सन ॥

## ३८६५ । चादिषु च । ८ । ९ । ५८ ॥

श्ववाहाष्ट्रिवेषु परेषु तिक्रम्तं नानुदातम् । देवः पश्चति श्व खादति श्व । श्वगतेरित्ये व । देवः श्यश्चति श्व प्रकादति श्व । प्रथमस्य 'श्ववायोगे−' (३६६६) इति निशातः क्रमितिषध्यते द्वितीयं तु निश्चन्यत यव ॥

3965. A finite verb, not preceded by a gati, retains its accent before the Particles  $\Xi$  ( $\Xi$ ,  $\Xi$ ,  $\Xi$  and  $\Xi$  VIII. 1. 24).

The चादि words are those mentioned in sûtra VIII. 1. 24. Thus देव:

But when preceded by a gati, we have देखदतः प्र पैचात च प्र खाद ति च । Here the first verb retains its accent by virtue of the next sutra, but the second verb loses its accent.

# ३९६६ । च्रश्रायोगे प्रथमा । ८ । १ । ५९ ॥

चवेत्याभ्यां येगि प्रचमा तिङ्विभिक्तिर्गाताः। गाष्ट्रच चारणित वीद्यां वा वादर्यति । 'क्ता वा सातिमामद्वे'। उत्तरवाक्ययेरनुक्ज्यर्गार्यात्रक्षये प्राथितकी । 'येगि' किन्। पूर्वभूतयेरिप येगोः निचातार्थं प्रचमायद्वयं द्वितीयादेस्तिङन्तस्य मा भूत्॥

3966. The first finite verb only retains its accent in connection with 'cha' and 'va.'

The anavritti of चार्तत: which was drawn in the last sutra, does not run into this. Thus गाइड चार्यति, बीखां च गाउँ गति । इती वा सातिमीमचे ॥

The word din in the sutra indicates that the mere connection with the verb is meant, whether this connection takes place by adding these words wand with before the verb, or after the verb, is immaterial for the purposes of this sutra, (not so in the last). The word warm shows that the first verb is governed by this rule and not the second.

## ३९६७ । द्वेति वियायाम् । ८ । १ । ६० ॥

ह्युका प्रथमा तिङ्विभक्तिर्गनुदासा धर्मव्यतिक्रमे । स्वयं ह रचेन याति ३ । उपाध्याके प्रदाति यमपति । 'ह्यिपाची:-' (३६२३) इति ग्रुतः ॥

3967. In connection with 'ha,' the first verb retains its accent, when an offence against custom is reprimanded.

The word tout means an error or mistake of duty, a breach of etiquetteor a fault against good breeding.

Thus स्त्रयं ह रचेन या ति ३, उपाध्यायं पदातिं, ग्रम् यति 'He himself goes on a car, while he causes his Preceptor to trudge behind on foot.' Here the nighata of the first verb is prohibited. The verb becomes svarita-pluta by VIII. 2. 104 S. 3623.

#### ३९६८ । **श्र**हेति बिनियोगे च । ८ । ९ । ६९ ॥

बह्युक्ता प्रथमा तिङ्विभक्तिर्मेनुदात्ता नानाप्रयोजने नियोगे वियायां च । त्यमञ्च प्रार्मे गच्छा त्यमञ्च रचेनारययं गच्छा वियायां स्वयमञ्च रचेन याति ३ । उपाध्यायं पदाति नयति ॥

3968. In connection with ag, the first verb retains its accent, when it refers to various commissions, (as well as when a breach of good manners is condemned).

The word विनियोग means sending a person to perform several commissions.
The word unit the sutra draws in the anuvritti of चिया also.

Thus त्वं, चह गामं, गस्क, त्वं चह रचेन चरगरं गस्कः। So also when हिया ismeant, स्वयमष्ट रचेन पाति ३, उपाध्यायं प्रदाति नगति ।

# ३९६८ । चाइलाप एवेत्यवधारसम् । ८ । ९ । ६२ ॥

'स' 'सह' यत्ये। सिंधे प्रथमा तिरु विभक्तिनंतु दोता । देव यव वासं गच्छतु । देव स्वारयर्थः गच्छतु । याममस्ययं स गच्छत्वित्यर्थः । देव यव वासं गच्छतु । राम स्वारययं मच्छतु । यामं केवन्त्रमस्ययं केवलं गच्छत्वित्यर्थः । स्वाक्तेत्राः स स केवलार्थः । 'स्वधारयाम्' किम् । देव स्वेव भी-स्वये । नक्कविदित्यर्थः । स्ववक्तृपावेव ॥

3969. When chr and aha are elided, the first verb still retains its accent, when eva with the force of limitation, takes their place.

When does this लाप take place? Where the sense of wor आहा is connoted by the sentence, but these words are not directly employed, there is then the elision of wand आहा। There the force of wis that of aggregation (तसुज्य), and of आहा is that of 'only' (क्षेत्रल) The wis elided when the agent is the same; and was is elided when the agents are several.

Thus where wais elided:—देश क्ष्म साम गैं कातु, देश क्ष्मारवर्ष गंकातु साम कारवर्ष आ गंकातु ॥

So where चन्न is elided : as—देव स्व ग्राम गैंच्कतु, राम स्व चरवयं गच्छतु = ग्राम केंद्रसं, चरवयं केंद्रसं गच्छतु इति चर्चः ॥

Why do we say मानधारक 'when limitation is meant'? See देव क्वेव भोक् सते। The word एव here has the sense of 'never' 'an impossibility.' The first sentence means न क्वचित् भोक् यते। क्व+एव=क्वेच by एरडए (VI. 1. 94, Vart).

## ३८७० । चादिलोपे विभावा । ८ । ९ । ६३ ॥

श्रवाहाहैवानां सोपे प्रथमा तिङ्विभिक्तिनीनुदाला । श्वसेपे । 'इन्द्र वालेषु नेऽव' । शुक्रा ब्रीह्रये भवन्ति । श्वेता गा श्राज्याय दुष्टन्ति । वालेपे । श्रीहिभिर्यक्रेत । यवैर्यजेत ॥

3,970. When  $\Xi$ , ( $\Xi$ ),  $\Xi$  and  $\Xi$  and  $\Xi$ ) are elided, the first verb optionally retains its accent.

Thus with च से। प:— इन्ह्र वाजेषु ने। व जुझा नीहवे। भैवन्ति or भवन्ति, श्वेता गा चाड्याव दुवन्ति। Here भवन्ति optionally may either lose or retain its accent. So also when वा is elided, as:— नीहिभि वैजेत or बजेत, पवे व जेता। So also with the remaining.

## ३८९९ । वैवावेति च व्यन्दिसि । ८ । ९ । ६४ ॥

#### 'बहर्वे देवानामासीत्'। 'बयं वाव हस्त बासीत्'॥

3971. Also in connection with 'vai' and 'vava' may optionally, in the Chhandas, the first verb retain its accent.

Thus बहर्वे देवानाम् कासीत् (or बासीत्), वर्ष वाव हस्त कासीत् (or बासीत्) ॥ के has the force of स्कूट and समा, and वाल that of प्रसिद्ध and स्कूट ।

## ३८०२। एकान्याभ्यां समर्थाभ्याम् । ८। १। ६५ ॥

श्वाम्यां युक्ता प्रथमा तिङ्विभक्तिनीनुदाला हन्द्रीयः। 'श्वनामेकां निवन्ति' । 'प्रकामेकां रखति'। 'त्रयेशन्यः विद्यकं स्वार्द्वाक् । 'समर्थाभ्याम्' किम् । एको देवानुपातिष्टत्। एक कृति संख्या एकै नान्दार्थम् ॥

3972. Also in connection with eka and anya, optionally in the Chhaudas, the first verb retains its accent, when these words have the same meaning ('the one—the other').

Thus प्रजामेकां जिन्दात (or जिन्दात्), उर्जमेकांरचित । तयारन्यः विष्यतं स्वात् ति (or प्रित्), प्रनमनदन्या प्रभिचाकश्चोत (Rig Veda I. 164. 20, Mupdaka Upanishad III. 1).

Why do we say समर्थाभ्यां 'having the same meaning'? See एका वैवानुपातिष्ठम् Here एक is a Numeral and has not the sense of जन्म 'the one another.' The word समर्थ is used, in fact, to restrict the meaning of एक, for it has various meanings: while there is no ambiguity about the word अन्य। एकोऽन्यार्थ प्रधाने स्व सबसे केवले तथा। साधारको समानेऽस्थेक क्यायां च प्रयुक्यते ॥

## ६९७३ । यद्रकृतानित्यम् । ८ । ९ । ६६ ॥

यत्र पर्वे यक्कव्यस्ततः परं तिक्कतं नानुदासम् । ये भुड्कते । येवद्रयक् वायुर्वाति । अस्ति 'कार्यक्रिते कार्यसम्बद्धते' ॥

3973. In connection with yad in all its forms, the verb retains its accent always.

The anuvitti of प्रथमा and क्षेत्र सि ceases. The prohibition of nighata, which commenced with न सूद् (VIII. 1. 29) is present here also. In what ever sentence the word यद occurs, that is called यद्युनं। The word द्वं denotes here the form of यह in all its declensions with case affixes. See also the explanation of क्षित्रं in VIII. 1. 48.

Thus या भुइतके, यत कामास्ते जुदुर्मः (Rig Veda X, 121, 10) यदयङ, वायुर्विति (T. S. V. 5. 1. 1.) यद वायुः पैवते । For the form यदयङ see VI. 3. 93.

Ishti:—Though the sutra is in the Ablative (यत्वतात) and therefore requires that the verb should immediately follow it, yet in यहवर्ड बाबु वीति, the in tervention of बाबा does not prevent the operation of this rule, according to the opinion of Patanjali.

# ३९७४ । पूजनात्युजितमनुदत्तिं काष्ठादिभ्यः । ८ । १ । ६७ ॥

पूजनेभ्यः काष्ठारिभ्यः पूजितवचनमनुदात्तम् । काष्ठार्थ्यापक्षः॥

- '+ मलीपश्च वल्राव्यः +'। दारुगाध्यावकः। समासान्ते।दासत्व।ववादः। 'एतत्समासः इद्यंते नेष्ठः। दारुकमध्यापक इति वृत्तिमतम्। पूजनादित्येव पूजितप्रद्वग्रे सिद्धः पूजितप्रद्वग्रमनन्तरपूजि तेसाभार्यम्। एतदेव ज्ञादकमन्त्रपत्रो पञ्चमीनिर्देशेऽपि नानन्तर्यमान्नीयत इति ॥
- 3974. After a word denoting praise belonging to 'kasthadi' class, the word whose praise is denoted, becomes anudatta.

This refers to compounds, the first members of which are praise-denoting words. The word with like it is added to the sûtra from a Vârtika.

Thus कास्टोध्यापकः, कास्टाभिडपकः, दावसाध्यापकः, दावसाभिडपकः ॥

श्रमातापुत्र । श्रमातापुत्र।श्वापकः । श्रमातापुत्राभिकपकः । श्रमुताध्यापकः । श्रमुताधि-कपकः । श्रम्भातः । श्रमुतः । श्रमुक्तः । श्रमुक्तः । श्रम्भाधि । श्रम्भाध

Vart:—The final म should be elided in forming these words. The word दाइयां is an adverb, and therefore in the accusative case, like याम मा: In such a case, there can be no compounding: hence the elision of म is taught. This becoming of मनुदास takes place in the compound, and after composition. In fact it is an exception to the general rule by which a compound is finally acute (VI. 1. 223). But there is no elision in दाइयामध्यायक: &c. and there is no loss of accent also of the second word. By the Vartika 'मसोपम्य', this further fact is also denoted, where the case-affix is not employed and so the म is not heard, there the second member becomes anudâtta. When there no compounding, there is no elision of म as दाइयामधारों, दाइयामध्यायक: N

Though the word पूजन would have implied its correlative term- पूजित, the specific mention of पूजित in the aphorism indicates that the word denoting पूजित should follow immediately after the word denoting पूजन। In fact, this peculiar construction of the sûtra, is a jñāpaka of the existence of the following rule:— यह प्रकर्श पञ्चमी निर्वेशिय नानन्तंमाशीयते "In this subdivision or context, though a word may be exhibited in the Ablative case, it does not follow that there should be consecutiveness between the Ablative and the word indicated by it." This has been illustrated in the previous rule of यत्वतान नित्यम, in explaining forms like यहवह वायुर्वोति &c.

Though the anuvritti of anudatta was current, the express employment of this term in the satra indicates that the prohibition (of anudatta) which also was current, now ceases.

The words area, &c. are all synonyms of way, a, meaning wonderful, prodigious: and are words denoting praise.

1 काष्ठ, 2 दावर्या, 3 ग्रमातापुत्र, 4 त्रेश, 5 ग्रनाश्चात, 6 ग्रनुवात, 7 भ्रपुत्र, 8 श्रपुत, 9 भ्रात्र, 10 ग्रनुत, 11 भ्रश, 12 चेरि, 13 मुख्य, 14 प्रस, 15 सु. 16 ग्रांति, 17 कल्याण

३२७५ । सगतिरापि तिङ् । ८ । १ । ६८ u

पूजनेभ्यः काष्ठादिभ्यक्तिक्नां पूजितमनुदात्तम् । याकाछं प्रपर्वति । 'तिक्कितकः' (३६३५) क्ति निघातस्य 'निपासैर्यत्–' (३६३७) क्ति निवेधे प्राप्ते विधिरयम् । शगितयङ्कणाञ्च गतिरिष निष्ठन्यते । 'गतियङ्क उपसर्गयञ्चकमित्र्यते' । नेष्ठ । यत्काछाः शुक्रीकरोति ॥

3975. (After such words denoting praise) the finite verb (which is praised) becomes anudatta, even along with the gati, if any, that may precede it.

Whether a finite verb is compounded with a gati or stands single, both the compound and the simple verb lose their accent, when it is qualified by the adverbs कान्ड देट. Thus यत कान्ड पूर्वात, यत कान्ड पूर्वात By VIII. 1. 28, S. 3935 the finite verb would have lost its accent after the word कान्ड, but this loss was prohibited by VIII. 1. 30 S. 3937 in connection with यत; the present sutra reordains the loss, by setting aside the prohibition of VIII. 1. 30. S. 3937.

The word सगति 'along with its Gati', indicates that the Gati even loses its accent. Ishti:—The word Gati here is restricted to Upasargas. Therefore not here यत काष्टां सूक्को करोति ॥

३८७६ । कुत्सने च सुष्यगात्राद्वी । ८ । ९ । ६८ ॥

कुत्सने च सुबन्ते परे सगितरगितरिय तिङनुदातः । पचति प्रति । प्रपत्ति प्रति । प्रविति मिच्या । 'कुत्सने' किम् । प्रपत्ति घोभनम् । 'सुपि' किम् । पचति क्रिश्नाति । 'चगोचादै।' किम् । पचति गोप्तम् ॥

- '+ क्रियामुत्सन इति वाच्यम् +' । कर्तुः मुत्सने मा भूत् । पर्धातपूर्तिदेवदत्तः ॥
- '+ पूरिक्वानुबन्ध इति वाच्यम् +' तेनाय चकारानुबन्धस्थादक्तीदातः ॥
- ' + वा बहुर्यमनुदासिमिति वाष्ट्रम् +' पश्चिमपूर्ति ॥

3976. A finite verb, along with its preceding Gati, if any, becomes anudatta, when a Noun, denoting the fault of the action follows, with the exception of 'gotra' &c.

The anuvitti of uana (VIII. 1. 17) seases. But the anuvitti of the last sutra is current. Thus पुचित पूर्ति, पुचित पूर्ति, पुचित मिळा, पुचित निळा॥ Why do we say कुत्सने 'denoting the fault of the action'? See पंचित शोभ-

Why do we say सुचि 'a noun'? Observe पें श्रीत क्रियनाति ।

Why do we say with the exception of नेशन &c. See पेंचित गोचम, पेंचित स्वस, एचित प्रस्तनम् ॥

Vart:—It should be mentioned that the 'fault' mentioned in the satra, must be the fault relating to the mode of doing the action, denoted by the verb-The rule will not apply, if the भुत्सन refers to the agent and not to the action-Thus पंचांत प्रतिवेददाः ॥

Vart:—It should be stated that yn has an indicatory w 1 The effect of this is that the word yn is finally acute, because of the indicatory w 1 .

Vart :—A finite verb in the plural number, loses its accent optionally: when it loses its accent, then पूति is end-acute. Thus प्रचन्ति पूर्ति:, or प्रचन्ति पूर्ति: or प्रचन्ति पूर्ति: ॥

#### ±८००। गतिगंती। ८। १। ०० ॥

क्रनुदासः । क्रभ्युख्यति । 'गितः' किम् । दसः प्रवति । 'गते।' किम् । 'काम् न्ट्रेरि'न्ट्र् इर्रिभर्याचि म् यूर्रेरोमिभः' ॥

3977. A Gati becomes unaccented, when followed by another Gati.

Thus आध्य खरित। Why do we say गति: 'a Gati becomes &c'? Observe दें बदसः प्रचित। Here देवदस is a Prâtipadika and does not lose its accent. Why do we say 'when followed by a Gati'? Observe आ मन्द्रीरन्द्र हारिभयादि मधूर रामिस: (Rig Veda III. 45. 1.) Here आ is a Gati to the verb धाहि, the complete verb is आधाहि। But as आ is not followed by a Gati, but by a Prâtipadika मन्द्र, it retains its accent. Had the word गता not been used in the sûtra, this wi would have lost its accent, because the rule would have been too wide, without any restriction of what followed it.

## ३८७८ । तिङ्कि चादात्तवति । ८ । १ । ७९ ॥

गितरनुदात्तः । यत्पपर्श्वतः । तिङ्ग्षष्टग्रमुदात्तवतः परिम्राणार्थम् । श्रन्यशा द्वि यत्क्रियाः श्रुक्ताः प्रावयस्तं प्रत्येव गितस्तत्र धातावेवादात्तवित स्थात् प्रत्यये न स्थात् । 'उदात्तवित' किम् । प्रपन्नति ॥

#### इति तिहन्तस्यराः।

3978. A Gati becomes anudatta, when followed by an accented finite verb.

The word गति: is understood here. Thus यत् पू पेंचति ॥

Why have we used the word faft in the sûtra? In order to restrict the scope of the word उदासदात; so that a Cati would not become secentless before udatta root only, but before udatta conjugated verbs. The employment of the

term तिन्छ is necessary, in order to indicate that the serè must be a finite verb and not a rerbal root. So that though a verbal root be udâtta, yet if in its conjugated form (तिङ्क्त) it is not udâtta, the गति will not lose its accent. Thus in यत् य करोति, the root क is anudâtta, but the तिङ्क्त form करोति is udâtta, hence the rule will apply here: which would not have been the case had उदासवित not been qualified by तिङ्क्त । For the maxim is क्लिक्यायुक्ता: यादवस् सेवां त' प्रति वत्युपसर्गसंखे अवतः । Therefore in a तिङ्क्त, the designation of गति is with regard to धातु or verbal root.

Why have we used the word उद्यासकात ? Observe प्राप्यात । Here the verb loses its accent by VIII. 1. 28 hence the Gati retains its accent.

## Here end the Accents of Verbs.

#### A VAIDIC ILLUSTRATION ON ACCENTS.

त्रच वैदिकवाकोतु स्वरष्ठ'वारप्रकारः कच्चते-' कम्मिमोळ्' दति प्रथमर्क । तत्राम्निश्चन्द्रीsळा त्यत्तिप**स**े 'किय् -' इत्यन्ते।दास इति माधवः। वस्तृतस्तु चतादित्वात् । ळा त्यती तु नितृप्रत्य-यस्वरेख । श्रम्सुए त्वादनुदानः । 'श्रमि पूर्वः' (१८४) इत्येकादेशस्तु ' एकादेश उदात्तेन-' (३६५८) इत्युदातः । ईळ । 'तिक्कतिकः' (३६३५) द्रति निघातः । अंशितायां सु ' उदासा-वनुदात्तस्य-' (३६६०) इतीकारः स्वरितः । 'स्वरितात्सं वितायाम् -' (३६६८) इति 'ळे' इत्यस्य प्रचयापरपर्याया सक्ष्मतिः । पुरःशब्दोऽन्तीदातः 'पूर्वाधरावराखाम् -' इत्यसिप्रत्ययस्वरात् । हितबब्दोऽपि धात्रो निष्ठायां 'दधातेहिः' (१०७६) इति खादेशे प्रत्ययस्वरेशान्तोदातः । 'पुरोsव्यवम् (७६८) दति गतिसंज्ञायां 'कुगति-' (७६९) दति समासे समासाम्बोदाने ' सत्य हरे तुल्य । र्य-' (१७३१) इत्यव्यपपूर्वपवप्रकांत्रस्वरे ' गतिबारकोषपदात्कृत्' (१८०१) इति सर्वुमर-पद्मकतिस्वरे वार्वादस्वरे च पूर्व पूर्वोपमर्दे न प्राप्ते 'गतिरनन्तरः' (३०८३) इति पूर्व पदम्रकति-स्वरः । पुरःश्रद्धीकारस्य संश्वितायां प्रचये प्राप्ते ' उदानस्य रितपरस्य स्वतरः' दृश्यभुदानतरः । यञ्च स्य । मक्षः प्रत्ययस्थरः । विभक्तेः सुमृत्वादनुदासत्वे स्वरितत्वम् । देवम् । वसाराक् । पिद-स्वरेख क्रत्ययस्वरेख चिनस्वरेख वान्तोदासः । ऋत्यिक्ष्ट्रसः बदुसरपदप्रकृतिस्वरेखान्तोदासः । होत् श्रास्त्र नगरवयान्तोः नितस्वरेषायः दान्तः । रत्नश्रस्योः निस्त्रत्वयस्य त्यायः दानुः । रत्नानि दधातीतिः रक्षधाः । समासस्वरेण कदुनरपदवक्कितस्वरेण वानसेदातः । तमपः पिस्वादनुदानस्वे स्वदितप्रवास वित्यादि यथाशास्त्रमुचेयम् ॥

# इति स्वरत्नकरणम् । इस्यं वैदिक्षणस्यानां विङ्मार्जामञ्जदिकं तम् । सदस्य द्वीसये चीसद्ववानीविकानाचयाः ॥

1. Agni:—Here if will be considered a word without any derivation then it is finally acute by Phit I. 1. This is the opinion of Mådhava (Såyanå-chârya). But as a matter of fact, with is end-acute because it is enumerated in the Ghrità di list of words (see Phit I. 21.):

But if what be considered a derivative word, formed by the Unidi affix for then it is end-acute, (III. 1. 3. S. 3708), because of the affix.

The accusative affix सम् in सानिम, is anudatta because it is a case-affix (III. 1. 4. S. 3709). सानि + सम् = सानिम, (स + स = स् S. 194). The ekâdeśa स् becomes udatta by VIII. 2. 5. S. 3658. Thus सानिम्म, is end-acute even in its declined form.

- 2. ईळ: is a verb. It loses its accent by S. 3935 (VIII. 1. 28) as it [is preceded by a noun agnim. When चानिस्स + ईळ are combined in the Sanhita text into चानिस्स , then the anudatta च becomes svarita by S. 3660 (VIII. 4. 66) while the anudatta of ळ becomes ekasruti by S. 3668 (1. 2. 39). Thus we have चानिस्सिळ ॥
- 3. प्रेरिजन :— The word पुर: is end-acute because it is formed by the affix wife (V. 3. 39. S. 1975). The word दिन also is end-acute, because it is the Nishtha of ut, the दि is substituted for ut by S. 3076 (VII. 4. 42) the affix a makes it end-acute. Then पुर: † दिन: 1 Here पुर: is a gati by S. 768 (I. 4. 67) and it is compounded with दिन by S. 761 (II. 2. 18). Then the compound पुरादिन would be end-acute by S. 3734; but S. 3736 (VI. 2. 2) requires the Indeclinable first member पुर: to retain its accent; but S. 3873 (VI. 2. 139) requires the second member दिन which is a krit-formed word to retain its accent also VI. 2. 144; but this last accent is set aside by the final rule S. 3783 (VI. 2. 49) and thus the first member retains its recent, as yti दिन ॥

It becomes anudâttatara by I. 2. 40 S. 3669.

- 4. यञ्चरा:-The word यञ्च is derived from यञ्च with नक् affix. Therefore it is end-acute. The affix स्थ being a case-affix (III. 1. 4. S. 3709) is anudatta and it becomes svarita पञ्चरा ॥
- 5. देव:—It is formed from the root दिव with the affix आखा। It is end acute, either by Phit I. 1; or by the affix-accent (III. 1. 3. S. 3708) or by the चित्र accent (VI. 1. 163 S. 3710) of पास्। In any view, it is end-acute.
- 6. च्रात्यनं:— "he word ऋत्यिक् is end-acute, because of the krit-accent (VI. 2. 139, S. 3873).
- 7. हो सारम:—The word द्वात is formed by adding the affix सन to हु। It has accent on द्यो, because the affix has an indicatory न (VI. 1. 197 S. 3686).
- 8. रक्षधातमम्। It means रक्षानि दश्चाति। It is finally acute, either by samå-sa accent (VI. 1. 223. S. 3734) or krit-accent of the second member being retained by VI. 2. 139 S. 3873.

The affix লম্ম being ঘিন্ is anudâtta, the ঋ of ন becomes svarita, and that of ম becomes ekasruti. ইন is first acute being Neuter (Phit II. 3.)

#### Here ends the Section on Accents.

Thus here has been shown a brief outline only of Vaidic words and the rules applicable to them. Let it find favor with the Lord of the Universe and Bhavani.

# अथ लिङ्गानुशासनम्।।

## ON RULES OF GENDERS.

#### CHAPTER I.

#### FEMININE GENDER.

- ९। 'सि**ह्नम्'** ॥
- The Gender.

Note:—There are three Genders, vis:—Masculine, Feminine and Neuter. २। 'स्त्री'। प्रधिकारसूत्रे एते ॥

2. The Feminine (Gender).

These two are Adhikara Sûtras. The jurisdiction of the word "gender' extends up to the end; but of "feminine" up to the end of this chapter only

- ३ । 'श्वकारान्ता मातृतुष्टितस्यस्यातृत्रनान्दरः' । श्वकारान्ता एते पञ्चैव स्त्रीतिङ्काः । स्वसा विपञ्चकस्यैव क्लोब्रिकेशेन कर्मी त्यावेकीपाईकारान्तत्यात् । तिस्वत्रस्योस्तु स्त्रियामावेशतया विधाने ऽपि प्रकत्ये।स्त्रिवतरोर्क्यावन्तत्याभावात् ॥
- 3. सात् 'mother,' द्वाच्य 'daughter,' स्वय 'sister,' यात् 'a husband's brother's wife,' नमन्द 'a husband's sister,' these five nouns ending in श्व are feminiues.

These five words are the only examples of feminines that naturally end in By IV. 1. 10, S. 308, the seven words belonging to the svasrådi class do not form their feminine by stu or zru like the nouns kartri &c. which end in long in the feminine. Hence they are feminine in their original form. A reference to the Svasrådi list will show that it includes all these five words, in addition to fact and east 1 As these two are secondary derivatives, from in and east they are not originally feminine but have become so by derivation. The primitive words in and east do not end in east and hence fact and east are not-shown in this sûtra.

- ४ । 'बन्यूप्रत्ययान्ते । धातुः' । बनिप्रत्ययान्त कप्रत्ययान्तक्ष धातुः स्त्रियां स्यात् । श्रवनिः । स्रमुः । 'प्रत्ययग्रहणम्' किम् । देवयतेः क्विप् । द्यूः । विश्रेष्यजिद्गः ॥
  - 4. Verbal nouns formed with the affixes wife and a are feminines.

Thus सर्वान: 'the earth' (Un. II. 102), समू: 'an army.' (Un. I. 80). Why do we say "formed with affixes"? Observe द्ध: which is formed by adding the affix क्विय to the root दिख (to shine). The word द्धा: is feminine and of special gender.

- ५ । 'त्रज्ञनिभरवयरखयः । पुरिष्ठ स्व' । इयमयं वाज्ञनिः ॥
- 5. The nouns সমান, 'Indra's thunderbolt,' মাব্যে 'Bharaṇi'
  স্থাব্য 'a piece of wood used for kindling sacred fire,' are also masculines (in addition to being feminines).

Thus चूरों or चर्च सञ्चान:। This sûtra is an exception to the preceding. These three words though formed by the affix चानि (Up. II. 102) are yet both masculine and feminine.

- ६। 'मिन्यन्तः'। मिप्रत्ययान्ती निप्रत्ययान्तश्च धातुः स्त्रियां स्थात्। भूमिः। स्त्रानिः ॥
- 6. Verbal nouns formed with the affixes far and far are feminines.

Thus unit: 'the earth' (Un. IV. 45); weller: 'exhaustion'. (Un. IV. 51).

विश्ववायम्बयः पुरिवं। पूर्वस्याच्यादः ॥

7. But the nouns affig 'fire' (Un. IV. 51), affine 'a cloud,' (Un. IV. 49) and affine 'fire' (Un. IV. 50) are masculines. This is an exception to the last.

८। 'बोखियोन्यूर्मयः पु'श्चिष्ठ'। प्रयमवं वा श्रोणिः ॥

8. The nouns স্মীয়া 'the hip,' (Un. IV. 5) ইনলি 'the source'. (Un. IV. 51) and ক্রিম 'the wave' (Un. IV. 44) are also masculines (in addition to being feminines).

Thus क्यं or श्रयं को शि: अ

- ६ । 'तिचन्तः' । स्यष्टम् । कृतिरित्यादि ॥
- 9. Nouns formed with the affix क्तिन् are feminines. Thus कति: &o.
- १०। 'ईकारान्तप्रच'। ईप्रत्ययान्तः स्त्री स्यात्। लद्मीः॥
- 10. Nouns ending in long affix are feminines.

Thus सम्मी: ॥

The ई here must be an affix; as in अञ्चल्ली the affix ई is added by Un. III.

१९ । 'ऊङ्याबन्तऋष'। कुदः। विद्या ॥

11. Nouns formed with the affixes कड़, (IV. 1. 66) and आप are feminines.
Thus कुड: (See 1V. 1. 66. S. 521) and विद्या. The आप includes all the three affixes टाए, काए and सार ॥

१२। 'यवकामैकाचरम्'। यीः। भः। 'यकाचरम्' किम्। एयुपीः॥

12. Monosyllabic nouns formed with the affixes & and & are feminines.

Thus भी: (Un. II. 57) भू: भ

Why do we say 'monosyllabic nouns'? Observe प्युची: "Prithu's luck" which is masculine.

- १३ । 'विश्वस्यादिरानवते:'। द्रयं विश्वति:। त्रिंशत्। चत्वारिंशत्। पञ्चाश्चत् । षष्टीः। सफ्तिः। त्रश्चीतः। नवति ॥
  - 13. Numerals from "twenty" to "ninety" are feminines.

Thus इयं विश्वति: 'twenty'. So also चिश्वत् 'thirty'. चत्वारिश्वत् 'forty,' पञ्चाश्वत् 'fifty'; बच्टि: 'sixty', सप्तिः 'seventy,' सश्चीतः 'eighty', नवितः 'ninety.'

The list of the words "to usa and the rest" is given in Panini's Sutra V. 1. 59. S. 1725.

- १४। 'हुन्दुभिरसेबु'। एवं हुन्दुभिः। 'श्रसेबु' किस् । त्रयं हुन्दु भिर्वाद्यविश्रेषे।ऽसुरे। वेस्पर्यः
- 14. The word दुम्बुभि when used in the sense of an axle pole is feminine. Thus इय दुन्दुभि: ॥

Why do we say in the sense of we 'or axle'? Observe war gagla: I It is masculine when it means a musical instrument or an Asura.

૧૫ **: 'ગામિરજ્ઞમિયે' : જુર્ય** ગામિ પ્ર

15. The word Affar 'navel' is feminine when it does not mean a Kahatriya.

Thus ga nifu: 'navel'.

१६। 'उभावप्यन्यच पु'सि'। दुन्दुभिर्माभिष्योत्तर्भविषयाद्य्यच पु'सि स्तः। माभिः सन्तियः। कषं तर्षिः 'समुल्लसत्यङ्कजपन्नकोमलैक्पान्नित्रमोययुवनंभिवनाभिभिः' इति भारविः। उच्यते। दृढं भक्तिरित्यादाविष्य केमलैदिति सामान्ये नपुं सर्वं बोध्यम्। बस्तु तस्तु 'निङ्गमिश्रव्यं लेकान्रयत्वा- 'निल्कृत्त्यं इति भाव्यात्पुस्त् वमपोश्व साधु । त्रतः एव 'नाभिर्मुख्यन्ये खक्रमध्यत्त्रित्वयेः पुमान'। द्व्योः प्राचिप्रतिके स्थात्स्त्रयां कस्तूरिकामदे' इति मेदनी। रभसेऽध्यान्त- 'मुख्यराद्वनिय नाभिः पुंसि प्राचयक्क्वे द्वयोः। सक्षमध्ये प्रधाने स्व स्त्रियां कस्तूरिकामदे' इति। स्वमेवंविधेऽन्यनापि केस्यम् ॥

16. Otherwise दुन्दुशि and नाभि are masculines.

Thus नाभिः खित्रयः 'Nâbhi-a Kshatriya.'

If the word नाभि: be feminiue in all senses other than that of a Kshatriya, how do you justify its use as a masculine in the following lines of Bharavi:—
"सम्ब्लसन् वहुत्रवासकोमले स्वासिकांग्युवनीति नाभिः।"।

To this we say, "The words and the to here are really Neuter, denoting indiscrete gender, or having no reference to any gender, just like agains:" u Or we may say, as a matter of fact the gender of words need not be taught, for it is a well-known maxim of grammar as enunciated by Patanjali that "the gender depends on the usage of the people: and so need not be taught:" and there fore the masculine use of the word is also correct. Thus we find in the Medini Kosha:—"Nabhi is masculine when meaning a paramount sovereign, or the nave of a wheel, or a Kshatriya. But when meaning 'navel' of a living being, it is of both genders. And it is feminine only when meaning 'musk.'

Rasabha also says to the same effect :---

'The word nabhi is masculine when it means a paramount lord, or a Kshatriya: it is both masculine and feminine when meaning the navel of a living being, the nave of a wheel, and a leader or chieftain. It is purely feminine when meaning "musk".

Thus it should be understood in other cases also.

- १७। 'तलन्तः'। श्रयं स्त्रियां स्थात्। शुक्रस्य भावः। शुक्रसा। ब्राष्ट्रगणस्य कर्म ब्राष्ट्रगणता यामस्य समूद्दे। यामता। देव स्व देवता॥
  - 17. Nouns formed with the affix at (V. 1.119 S. 1781), are feminines.

Thus मुक्तता (whiteness), ब्राह्मगाता (Brahmanical), ग्रामता (rural) देवता which has the same meaning as देव।

- १८। 'भूमिविद्युत्सरिस्तताखनिताभिधानानि'। भू क्रिर्भूः । विद्युत्सीदामनी । सरिचिद्यगा। सता वल्ली । वनिता योधित्॥
- 18. Nouns synonymous of মুলি (the Earth), বিজ্ঞান (lightening), স্থানিন (a stream or rivulet), নানা (a creeper), বানিনা (wife) also are feminines.

Thus सूमिर्भूः ; विद्युत् सादामनी ; सरित् निस्नगा ; सतावस्तो ; वनिता यादित्.

- ९६ । 'यादे। मपु समाम्'। यादः शब्दः सरिद्वाचकोऽपि क्रीवं स्थात् ॥
- 19. यादह although meaning a stream, is Neuter and not feminine.

२०। 'भास् वस्तित्वाष्टिगुण्यानद्यः'। एते स्त्रियां स्यः। इवं भाः दृश्यादि ॥

20. The nouns भास, सुक, दिक, उिष्णा and उपानम are feminines.

Thus इयं भाः &c.

२९ । 'स्यूगोःर्गो नपुंशके स्र'। यते स्त्रियां क्रीके स्र स्तः । स्यूगा-स्यूग्रम् । कर्गा-कर्गम् तत्र स्यूगा काष्ठमयो द्विकार्यका । दर्गा तु मेव।दिलामम् ॥

21. The nouns स्त्रुता (a post or pillar) and ऊर्ता (wool) are Neuter (in addition to being feminiue).

Here sthûn<sup>à</sup> means a wooden forked stave or pillar and ûrnâ means the wool of sheep &c.

२२। 'रहश्वशाभ्यां क्रीबे' । नियमार्थमिटम् । रहश्वश्रुवं स्यूगीर्थे यथःसंख्यं नपुंश्ये स्तः । रहस्यूग्रम् । 'श्रोगेणे श्रश्वसोमनि' उत्यमरः ॥

22. The words स्वामा and ऊर्गा ufter यह and अभ are Neuter.

Thus यहस्युष्णम् (a pillar of a house) and श्रश्लोखाँ (the hare's hair). This is a niyama or a restrictive rule. See Amarakosha II. 9. 107.

२३ । 'प्राव्दविष्,दृत्दविद्त्विषः' । एते स्त्रियां स्यूः ॥

23. The words पाव्द, 'the rainy season', विष् द 'a drop of liquid,' व्द 'thirst,' विद 'fœces, excrement,' and क्विट 'light' are feminine.

२४ । 'दर्शिविदिवेदिखनिशान्य श्रिवेशिकचोषिकत्याहु सयः' । एते स्त्रियां स्यः । पत्ते इति । दर्शे - दर्शि । दर्शे - दर्शि-दर्शिरस्थादि ।

24. The words दिखें, 'a ladle,' विदि, 'knowledge' (?) वेदि, 'altar,' खनि 'a mine,' ज्ञानि 'colocynth'; ज्ञाचि 'a corner,' वेशि 'an entrance' (?) कवि 'agriculture,' भ्रोवधि 'herb,' कटि 'loin' and ज्ञाहुन्ति 'finger' are feminine.

These words take optionally the affix होए.

Thus दर्वी or दवि &c.

२५। 'तिचनाहिडचिवीचिनानिधूनिकिकिकेनिच्छविरान्यादयः'। यते प्राग्वत्। इयं तिचि-रित्यादि । त्रमरस्त्वाद्य-'तिचयो हुयोः' इति । तचा च भारवि:-'तस्य भुवि बहुतिचास्तिचयः' इति । स्त्रीत्वे हि बहुतिच्य इति स्यात् । बीहर्षश्च-'निखिनां निधि पौर्शिमातिचीन् इति ॥

25. The words निश्च 'the day of the moon,' नाड़ि 'a vessel or pulse,' डॉड 'taste,' बीचि 'a wave,' नासि 'a drain,' धूर्ति 'dust,' किकि 'the cocount tree,' केसि 'play,' क्वि 'hue, color,' राजि 'night' are feminines.

As इयं तिथि: &c.

But the author of Amarakosha says 'the word fafu is both masculine and feminine.' (Amar. I. 4. 1),

So also Bhâravi in the following line: 'तस्य भुवि बहुतियास् तियय: ! Had it been feminine the word would have been बहुतिया: in the Plural and not बहु तिया: !!

So also Śri Harsha in the following line: निकान निधि पौर्णिमा तिथीन uses the word tithi as a masculine.

२६। 'श्रम्कुतिराजिमुट्यश्रमिवति भृजुटिन् टिवनियक् त्रायः'। स्तेऽपि स्तियां स्युः। स्यं श्रम्कुतिः॥

26. The words चार्कुल 'auditory passage,' राजि 'a streak,' कुद्धि 'a cottage,' चार्चि 'lightening,' वर्ति 'a pad,' अंजुद्धि 'frown,' चुटि 'cutting,' वर्ति 's acrificial offering,' य'ति 'a line 'are feminines.

Thus द्वं अव्यक्तिः ॥

Cz.

7

eniz

Ŀ

n:1, 1

ŔК

ır,' 🕏

3) 1

**4** 11

fer

和

se s

t tit

ne L

Ηü

ot A

Ľά

२७ । 'प्रतिवदापद्विपस्थंपक्करस्थंग्रस्थारवद्वाः ग्रांचतृश्वसुन्तुत्ववित्रशः' । एवं प्रतिपदित्वादि । स्था उक्षम्ती । तवाः प्रातर्राश्वकात्री देवता ॥

27. The words प्रतिषद 'entrance,' आपद 'calamity' विषद 'misfortune,' सम्बद् 'wealth,' अरद 'the autumn' (Un I. 129). संसद 'an assembly,' परिवद् 'a meeting,' उच्च 'Dawn,' संचित् 'knowledge,' सूत् 'griuding; crushing,' पुत् 'a particular division of Hell,' सुत् 'joy; delight,' समिष् 'wood; fuel,' are feminines.

Thus पूर्व प्रतिपद ॥

उचा उच्छन्ती । The Usha is the presiding deity of the dawn.

२८। 'बाधीधुः पूर्नोद्वीरः'। इयमाधीरित्यादि ॥

28. The words चार्चीस 'blessing,' धूर् 'a yoke,' पूर् 'a city,' शीर् 'speech 'and हार् 'door ' are feminines.

As दयं चाचीः #

२६। 'चप् सुमनसमासिकतावर्षां बहुत्वं च'। चबादीनां पञ्चानां स्वीत्वं स्वाद्वहुत्वं च चाप स्माः। 'स्त्रियः सुमनसः पुष्पम्'। 'सुमना मानती कातिः'। देववाची तु पुंस्ये व । 'सुपर्वाख सुमनसः'। बहुत्वं प्रायिक्षम्। 'क्ष्वाः च सिक्षता तैनदाने।समर्थाः इत्यर्थवत्सूचे भाष्यप्रयोगात्। 'समासमां विकायते' (९८९३) इत्यच 'समायां समायाम्' इति भाष्याच्च। 'विभाषा प्रापेद्-(२३०६) इति सुचे 'श्रष्ठासातां सुमनसे।' इति दत्तव्याक्यायां श्वरदत्तीऽस्येवम्।।

29. The words चर् 'water,' सुमनस् ' a flower' (jasmine), समा "a year' सिस्ता 'sand, gravel,' and सर्मा 'rain,' are feminines and used in the plural number only.

Thus आप: समा:। The word sumanas in the feminine means a kind of; flower'—namely, the flower called malati or jati—jasmine, as स्वियः सुमनस् पुद्धां। Amarakosha II. 4. 17. When it means a Deva or a divine being, it is masculine only. As सुपर्वासः सुमनसः। See Amarakosha I. 1. 7. Here the present sutra is debarred by sutra 9 of the next chapter, with regards to words denoting Devas.

These words are generally found, in usage, in the plural number: but sometimes they are used in the singular also; as एका च विकता तैयदाने वस्त्रची one grain of sand is incapable of producing oil.' This example is given by Patanjali in his Mahâbhâshya under sutra I. 2. 45.

Similarly समां समां विजायत (V. 2. 12 S. 1813) has been explained in the Bhå-shya by समायां समायां in the singular number.

Kậśikâ uses the word सुमनस् in the dual also, under sûtra II. 4.78. in the example चयासाम् सुमनसे देवदसेन। Haradatta in his Pademanjarî, on commenting on this justifies the use of the dual, by saying "according to Amarasinha sumanasah in the plural is feminine. According to Pâṇinîya sûtra apsumanasa, &c., this word requires to be always plural. That plurality is not, however, universal: as we find the Mahâbhâshya using the word sikat& in the singular."

(स्त्रियः सुमनसः पुर्णिम्त्यमरिश्चिः। चारसुमनः समासिकता वर्षायां बहुत्यं चेति पास्ति नीयं मुनं, तद् बहुत्यं प्रायिकं मन्यते 'यका च सिकता तैलदानेऽसमर्चा' इति भाष्ये प्रयोगात्॥)

- २०। 'सक्त्वक्ज्योग्वायकाशृनीस्कितः' । इयं सक्त्वक्ज्योक्वाक्यवागुः ना स्किक् ॥
- 30. The words स ज् 'garland,' स्टब्स् 'skin,' क्योक् 'long' (an Indeclinable I. 1. 37), वाच् 'speech,' यदामू 'barley gruel,' भी 'boat' and स्पान् 'hips' are feminines.

Thus प्रयं सक, त्यक, क्योक, वाक, यवागु:, ना and रिकंक ॥

- ३९। 'तृटिसीमासंबध्याः'। इयं तृटिः सीमा संबध्या ॥
- 31. The words सृद्धि, ? सीमा 'boundary' and सम्बन्धा ? are feminines. Thus इयं तृद्धि, सीमा or संबन्धा ॥
- ३२ । 'बुन्सिवेक्सियार्यश्व' । स्वस्टम् ॥
- 32. The words कुल्ल 'a fire-place,' बेरिंग 'a] braid of hair ' (Un. IV. 48) सारि 'a measure of grain,' are feminines
- ३३ । 'साराधाराज्योत्स्नादयक्व' । श्रताका स्त्रियां नित्यन् । नित्ययक्कमन्त्रेयां क्वियद्ध्य भिन्नारं जापृथ्वि । इति स्त्रुत्विकारः ॥
- 33. The words सारा 's star,' आरा 's ourrent,' क्लोब्स्ना 'light' &c. are feminines.

The word water a small stick, is ALWAYS feminine.

Note:—The force of the word 'always' is that the other words given above, may be of masculine or neuter gender also. In fact, the gender depends upon usage.

#### CHAPTER II.

#### THE MASCULINE GENDER.

- ९ 'पुमान्'। ऋधिकारी, यम्॥
- 1. The Masculine Gender.

This is an adhikára Sûtra.

- २। 'च्युवन्तः'। पाकः। स्मागः। स्नरः। गरः। भ्राक्षार्धं स्वेदम्। नपुंस्कव्यविश्विष्टे भावे त्रात्युद्भ्यां स्वोत्यविश्विष्टे तु त्रिकादिभिर्वाधेनपरिशेषात्। सर्वति। तु वश्राद्यन्तमपि विश्वेकविन् इ.म्। तथा च भाव्यम्– 'संबन्धमनुवर्तिश्वते' चितः ॥
  - 2. Nouns formed with the affixes us and uu are masculine.

Thus with चाज;— पाजः 'cooking', त्यागः 'renunciation,' with आप, we have करः ,hand,' गरः 'poison'.

The affix was must have the force of was or condition for the purposes of this rule. In other words, the nouns so formed should be abstract nouns or mouns of action. This meaning of was we infer from the analogy of the two rules, one relating to the Feminines and the other to the Neuters. Thus with regards to Neuters we have the rules and was in formed by the affix lyut with the force of bháva; and the Nisthä affixes with the same force are Neuters." (Chap. III. 2 and 3). Similarly in the case of the feminines, we have the rules fragget: &c. (Chapter I. 9) &c. where frag &c. are bháva affixes. Analogically the was here must also be a bháva denoting affix. For the force of was is generally that of was or Noun of action. See III. 3. 16—18. To form Neuter nouns of action we have kin and lyut by III. 3. 114 and 115. To form feminine nouns of action we have kin, kyap, &c. by III. 3. 95, 98. Therefore by elimination, to form the masculine nouns of action, to us is left the affix was only. Hence we say the ghaft here has the force of bháva.

But when ghan has the force of karma or of karana &c., as it has by III 3. 116 and 117 &c., then the words so formed need not be masculine. They will have the gender of the word with which they are in construction. They will have their own specific gender. As we have in the Bhashya, संस्थानावात स्था । Here the word 'sambandha' though formed by ghan is used in the Neuter gender: because the force of ghan is here that of karma.

- ३। 'घाजन्तश्रव'। विकारः । गोवरः । चयः । जयः पुरस्यवि ॥
- 3. The nouns formed with the affixes w and we are masculines.

Thus form; 'extension,' shur: 'pasturage,' wa: 'rampart ; collection'. will wintery' &c.

- धः। 'भवसिङ्गभाषद्वानि नवुं खेले' । क्तानि नवुं सके स्युः । भवम् । सिङ्गमः । भगम् । वदमः
- 4. The nouns was 'fear', for 'gender', was 'the perinaeum of females', uz 'foot' are neuters.

Thus अवम्, सिङ्गम्, अगम्, पदम्-

पः। 'नङन्तः' । नङ्ग्रत्ययान्तः पु<sup>\*</sup>धि स्वात् । वज्ञः । यज्ञः ॥

5. The nouns formed with the affix are masculines.

Thus um: 'sacrifice,' um: 'effort'.

- **इ.। 'वाचन्ना स्त्रिवाम**ं। पूर्वस्थापवादः ।ः
- 6. The noun unus. begging is feminine.

This is an exception to the last aphorism.

- ७। 'क्यन्तो घुः'। किप्रस्थयान्तो घुः पुंचिःस्यात्। ऋषिः। निधिः। उदधिः। 'क्यन्तः' चित्रम्। दानम्। 'घुः' किम्। जज्ञिबीजम्॥
- 7. The nouns formed with the affix far from, roots belonging to the g class are masculines.

The roots belonging to ভু class are বা and যা. Thus আঘি: 'agony', নিখি: 'abode,' ভর্মি: 'water.' Why do we say "formed with the affix কি"। Observe বানন (which is Neuter). Why do we say 'roots belonging to the चु class'' ! Observe यश्चितीसम्.

- ८ । 'ब्रुपिः स्त्री च । ब्रुपिशस्यः स्त्रियां पुंति च । पूर्वस्थापवादः ।
- 8. The noun द्वारिश: 'a quiver' is both masculine and feminine.

Thus चयं or चयं च्याधिः ।

- ह । 'वेवासुरात्मस्वर्गगिरसमुद्रमणकेश्ववनस्तनभुक्तकयटजङ्गश्चरपङ्गाभिधानानि'। यतानि पु'सि स्युः। वेवाः सुराः । बसुरा देत्याः। बात्मा सेन्द्रः । स्वर्गो नाकः। गिरिः पर्वतः । ससुद्रोऽस्थिः । नवः करवतः। केशः विरोवतः। दन्तो वश्चनः। स्तनः कुषः। भुने। वेाः। कपठो गसः। सङ्गः करवाकः। श्वरो मार्थवः। पद्गः कर्दम सत्यादि ॥
- 9. The words which are synonyms of देव 'god,' बसुर 'demon,' बास्य 'self,' स्वर्ग 'the heaven,' निर्द 'the mountain,' समुद्र 'the sea,' नव्य 'the nail', केश the hair,' उन्त 'the tooth,' स्तव 'the breast,' भुत्र 'the arm,' क्वर 'the throat,' खहू 'the dagger,' बर 'the lake,' पह 'the mud' &c. are masculines.

Thus देवाः सुराः ; बसुराः देत्याः ; बात्मा खेषकः ; स्वर्गी नाकः ; गिरिः पर्यं तः ; समुद्वी-ऽच्यि ; नवाः करवत्याः ; केवाः विरोज्हाः ; दन्ते दवनः ; स्तनः कुवः ; भुको देाः ; कपदे। गलः-बहः करवानः ; वरोमार्गवाः ; पहुः कर्दमः &o.

- ९० । 'चिविष्टपित्रभुवने नपुंसक्षे' । स्पष्टम् । वृतीयं विष्टपं चिविष्टणम् । स्वर्गीप्रधानतयः पुंस्तवे प्राप्त्रोऽयमारस्भः ।।
- 10. The noun चित्रिद्धप meaning 'the heaven' is neuter. This word being synonymous with स्वर्ग would have been considered magouline by the last aphorism, but this aphorism prevents that.
  - ९९। 'ब्री: स्त्रियाम्' । ब्रोदिवोस्तन्त्रेग्रीपादानमिदम् ॥
  - 11. The nouns art and fag 'the heaven' are feminines.

By satra 9, these two words being synonyms of san would have been considered masculines, but this aphori sm prevents that,

**१२। 'इबुदाङ्क स्त्रियां च'। चात्पुं**सि ॥

12. The nouns we the arrow and wig the arm are also feminines.

By the force of the letter w in the sûtra, these words are to be considered masculines also.

- १३ । 'बाखबावडी नपुं सके च' । चात्युं ि । चिविष्टपेत्यादिवतुः सूची देवासुरेत्यस्यापवादः ॥
- 13. The nouns and 'an arrow' and and 'a section' are also neuters.

By the force of the letter w in the sûtra, these words are to be considered masculine also.

The last four sûtras are exceptions to the sûtra 9.

- १४। 'नन्तः'। त्रयं पुर्ति । राजा। तद्या। न च चर्म वर्मादिव्यतिव्याप्तिः। 'सन्द्व्यच् नीः-अवर्तार' इति नपुरस्कात्वरयो वच्च यमायत्वात्।।
  - 14. The nouns ending in a are masculines.

Thus राजन, तज्ञन । But not चर्मन 'skin, ' वर्मन 'armour' which are neuters. The rule however should not be extended to चर्मन, वर्मन &c. These are Neutera because of the subsequent rule III. 33.

१५ । 'क्रतुपुरवक्तपेरसगुस्कमेचाभिधानानि' । क्रतुरध्वरः । पुरुषे नरः । कपोसेर गग्रहः । गुस्कः प्रपतः । मेचेर नीरदः ॥ 15. The nouns which are synonyms of আনু 'the sacrifice,' যুৱল: 'the man, জ্বাল 'the cheek' সুস্ত 'the ankle,' মাঘ 'cloud' are masculines

Thus क्रतुरध्वरः ; पुरुषानरः ; क्रपोक्षा गयदः ; गुक्कः प्रपदः ; सेघा नीरदः ।

९६। 'क्रमं नपुंसकम्'। पूर्वस्यापदादः ॥

16. The nouns was cloud is neuter.

This is an exception to the last.

- ९७। 'उकारान्तः'। वयं पुंसि स्यात्। प्रभुः। चतुः। 'इनुई द्विवासिन्यां वृत्यारम्भे गर्दे स्त्रियाम्। द्वृयोः कपालावयत्र' इति मेदिनिः। 'करेकुरिभ्यां स्त्रो नेभे' दृत्यमरः। एतं जातायत्र-विश्रेषवयनानात्रान्तस्तु प्रकतसूत्रस्य विषयः। उत्तं च-'सिङ्गश्रेषविधिव्यपि। विश्रेषेक्यवाधितः इति। स्वसन्यत्रापिः।
  - 17. The nouns ending in a are masculine.

Thus प्रभुः ; दखः ।

According to Medini, the noun many when meaning 'a wanton woman,' the commencement of a dance,' or 'disease' is feminine. But it is both masculine and feminine when it means 'the chin.'

According to Amara, the noun with when meaning 'a she-elephant' is feminine; otherwise masculine when it means an elephant. The words which are subject to this rule are like these which are not governed by any other specific text to the contrary. As it has been said: "A rule of gender is of universal application if it is a sesha rule i. c., a rule that remains after the application of all other rules. Provided that it is not debarred by any specific rule."

- ९८ । 'धेनुरञ्जुकुष्टुसरयुतनुरेखुप्तियङ्गवः स्त्रियाम्'॥
- 18. The nouns धेन 'a cow,' रख्ड 'rope,' जुड़ 'new moon-day,' सरह 'the river Sarayu,' तनु 'body,' रेख 'atom,' प्रियह 'name of a creeper' are feminine.

९६। 'समासे रक्तुः पु'सि खें। कर्क्ष टरस्त्रज्ञा=कर्क टरक्तुना ॥

19. The noun रज्जा 'rope' in a compound is also used in the masculine. Thus कर्कटरच्या or कर्कटरच्याना.

२०। 'भ्यमुजानुवयुस्वाद्वयुत्रतृत्रपुतासूनि नपु शक्ते'॥

20. The nouns क्षमञ्ज 'bared,' आनु 'the knee,' स्थातु 'sweetness; relish; taste,' आनु 'tear,' आनु 'wax,' अपु 'lead' and तानु 'the palate' are neuters.

२९। 'वसु चार्चवाचि'। 'क्र्यवाचि' इति किम्। 'वसुर्मेषुकाम्निधनाधिपेषु'।।

- 21. The noun any when meaning 'wealth' is neuter. Why do we say 'when meaning wealth'? For otherwise it is masculine when meaning want a ray of light' with 'fire' and wanted 'lord of wealth'.
  - २२ । 'मद्गुमधुर्वीधुर्वाधुरानुकमगरकूनि नपुंसके ख' । बात्युंसि । बर्ग मद्गुः । दर्व मद्गु ।
- 22. The nouns सद्म 'a kind of pulse'; अधु 'honey,' श्रीधु 'a kind of wine,' सानु 'summit,' कमग्रज 'water-put' are also neuters.

By the force of the letter w in the sûtra, these words are also masculines. Thus क्यं सद्गु: or क्दं सद्गु.

२३। 'हत्त्वन्तः' । मेहः । सेतुः ।

23. The nouns formed with the affixes w (Un. IV. 101) and g (Un I. 69) are masculines.

Thus मेद: 'Meru,' सेतु: 'a bridge.'

२४ । 'दाबक्षत्वेबक्तत्वस्तुमस्तूनि नपुं सक्ते' । बत्यन्त इति पुंस्त्वस्यापवादः । इदं दाव ॥

24. The nouns दाइ 'tree,' करोड 'a kind of fruit,' जंजू 'collar bone, ' संस्कृ 'object,' जस्म 'sour cream, whey,' are Neuters.

This is an exception to the last sûtra. Thus दृष्टं दाइ। These words are all formed by इ and g affixes and therefore ought to have been masculines.

२५। 'सत्त्रं पुंचके च'। चात्प्ंसि सत्त्ः-सत्तु ।।

25. The noun um 'porridge' is also neuter.

By the force of the letter w in the sutra, it is also masculine. Thus सन्द्रः or सन्त.

२६। 'प्रायक्रमेरकारान्तः'। 'रिक्रमदिवसामिधानानि' इति वर्त्त्यति प्राक् स्तस्मादकारान्तः इत्यधिक्रियते ॥

26. From this up to sûtra 66, the gender of nouns ending in w will be mentioned.

This is an adhikâra sûtra. It extends up to raśmi-divasa (II, 66) and applies to nouns ending in well

२७ । 'कोपधः' । कोपधेाऽकारान्तः पु'सि स्यात् । स्तवकः । कल्कः ।।

27. The nouns ending in with the penultimate ware masculines.

Thus enem: 'a cluster'; wea: 'filth.' (Un. III. 40).

२८। चित्रवालकप्रतिपदिकाञ्चनीत्म, कानि नप् सके'। प्रवस्त्रापवादः ॥

28. The nouns विश्वक 'the chin'; श्वालूक 'the root of the water-lily, श्रांतिपविक, 'the crude-noun' के श्वेक 'a garment,' उत्स्र कं 'torch'; are neuters. This is an exception to the last sutra.

- २६। कायटकानीकसरकमे।दक्षवक्षमस्तकपुस्तकतडोकनिष्कशुष्कवर्षस्कपिनाक्षभायडकपियडः क्षकटकश्चयडकपिटकतासकप्रसक्षपुसाकानि नपुंश्रके ख । चात्युं सि । खवं क्षयटकः । इटः क्षयटकमित्यादि ।
- 29. The nound कार्यदा 'a thorn,' कांगीक 'army' (Un. IV. 16. 17) संदक 'a road;' 'liquor'; मोदक 'a sweetmeat,' खबक 'a goblet'; मदाक 'the head,' पुरीक 'book,' सहाक 'tank,' निव्हा 'a kind of coin,' गुंक 'dryness,' वर्षस्क 'lustre'; चिनीक 'the bow of Shiva;' भाषडक 'a vessel,' चिपडक 'a ball' खंदक 'an army, belt', द्वाडक staff,' चिटक' basket 'साविक 'yellow orpiment,' 'an ear ornament'; कांदक 'blade,' पुरीक a thrill of joy', are also neuters;

By the force of the letter win the sutra these words are also masculine. Thus अप काउटका or सूरं काउटकाम् do.

३०। टेापधः । टेापधेाऽकारान्तः पुंधि स्थात् । घटः पटः ॥

30. Nouns ending in w with the penultimate z are m sculines.

Thus घट: 'a jar,' पट: 'a piece of cloth.'

३९ । किरीटमुकुटबलाटवटवीटच्यक्नाटकराटलेग्छानि नपुंछके । किरीटमित्यादि ॥

31. The nouns किरोट 'a crown, ' मुकुट 'a crown, ' सवाट 'forehead,' वट 'kind of tree,' बोट (?) भूहाट 'a mountain with three peaks,' 'a place where

four roads meet.' was 'an elephant's cheek,' (Un. IV. 81) and wise 'a clod of earth' are also neuter.

By the force of the letter w in the satra, these words are also masculines. Thus किरोद्र: or किरोदस ६०.

६२ । कुटकूटकपटकपाटकपंटनटनिकटकीटकटानि वपुंछके च । चात्रपुंछि । कुटः । कुट-मित्रपाठि ॥

32. The nouns कुट 'a water pot; a fort,' कूट 'fraud; illusion; a house' कायट 'hypocrite; 'cheating,' कायाट 'door,' कायंट 'patched garment,' नट 'a dancer', निकट 'near; vicinity,' कीट 'a worm,' काट 'a mat'; are also neuters.

By the force of the letter च they are also masculine. Thus सुट: or सुटम्

३३ । खोपधः । खोपधेाऽकारान्तः पुंधि स्यात् । गुगाः । गगाः । पाषासाः ॥

33. Nouns ending in with the penultimate ware masculines.

Thus ne: 'quality,' ne: 'a host,' unue: 'a stone.'

३४ । ऋणस्वरापर्णतारणरणीव्यानि नपु सके । पूर्व सु श्रापवादः ॥

34. The nouns ऋषा 'debt,' सञ्चा 'salt,' पर्या 'leaf,' तीरवा 'a portal,' रवा battle' उच्चा 'heat 'are neuters.

This is an exception to the last sûtra.

३५ । कार्षापणस्वर्णेतुवर्णत्रणस्यव्यवस्यविद्यायकुर्णत्यानि सपुंसके सः। चारप्ंसि ॥

35. The nouns काशायत 'a kind of coin, ' स्वर्ग 'gold,' स्वर्ण 'gold,' त्रगा 'boil,' सरगा 'foot,' वृषण 'the scrotum ; विषास 'a horn,' चूर्ण 'powder,' दृशा 'grass,' are also neuters.

By the force of the letter w in the s tra, these words are also masculine.

36. Nouns ending in w with the penultimate w are masculines.

Thus qu: 'chariot'.

३०। काष्ट्रपट्टरिक्शशिक्षोक्षानि नपुंशके। इदं काष्ट्रमित्यादि ॥

37. The nouns कान्ड 'wood,' एन्ड 'back,' रिक्य 'inheritance,' सिक्य 'a bee's wax,' उक्ष 'a sentence 'are neuters.

Thus दृद काष्ट्रम् &c.

३८ । काळा दिगर्था स्त्रियाम् । इमाः काळाः ॥

38. The noun sates when denoting a quarter or region of the world is feminine.

Thus दमाः कास्ताः।

३६। तीर्घप्रोचयुचगाचानि नपुंसको च । चात्पंसि । त्रयं तीर्घः । इदं तीर्घम् ॥

39. The nouns तीर्घ 'pilgrimage,' मोध 'the nose of a horse; the hip,' यूच 'a herd,' and गांच 'a singer; a song 'are also neuters.

By the force of the letter & in the sûtra, these words are masculines also. Thus आर्थ लोकें: or क्टम तीर्केस.

४० । ने।पर्धाः। श्रदन्तः पु सि । इनः । फेनः 🛭

40. Nouns ending in w with the penultimate w are masculines.

Thus चून: 'a lord,' फेन: 'foam'.

- ४९ । अधनाजिनतृष्टिनकाननवनवृज्ञिनविधिनवेतनशासनसे।पानिमधुनश्मश्चानरव्रनिश्चिः कृति नपुंसके । पूर्वस्यापवादः ॥
- 41. The nouns ज्ञास 'the hip,' (Un. V. 32) स्वित्र 'the skin of a black antelope' (Un. II. 48) तृष्टिम 'ice,' कानम 'forest,' द्यन 'forest,' द्यक्तिम 'hair' 'sin,' विधिन 'a wood; a thicket,' (Un. II. 52) दोसन 'pay,' श्रासम 'rule,' सेगान 'ladder,' मिसुन 'copulation,' समञ्जान 'cemetry,' रज्ञ 'gem,' निस्न 'a low place, चिद्व 'sign' are neuters,

This is an exception to the last aphorism.

४२। मानवानाभिधाननीतनपुनिनोद्धानस्यनासनस्यानसन्यनासानसं मानभवनवसनसभावन विभावनविमानानि नपुःसने छ । सार्त्योस । सर्वं मानः । सर्वं मानम् ॥

42. The nouns मान 'pride,' यान 'carriage,' समिधान 'vocabulary, नासन 'a lotus; a crane,' पुस्तिन 'a sandbank' (Un. II. 53) उद्यान 'garden,' श्रयम 'sleeping,' सासन 'a seat,' स्वान 'a place,' बन्दन 'sandalwood,' सासान 'the tying-post,' श्रमान 'honor.' भवन 'house,' वसन 'dress,' सभावन 'possibility, विभावन (?) विभाव 'a baloon' are also neuters.

By the force of the letter w in the sûtra, these words are also masqulines. Thus आये बाज: er सूर्य बाजन &c.

४३ । पोपधः । ब्रदन्तः पुर्वतः । द्वपः । द्वीपः । सर्पः ॥

43. Nouns ending in w with the penultimate w are masculine.

Thus यूप: 'a sacrificial' 'post' (Un. III- 27), दीप: 'a lamp' सर्प: 'a snake.'

४४ । वायक्पोडुपतस्पश्चित्वपुर्वपञ्चवसमीपान्तरीपाणि नयुं सक्ते । सर्वं पार्यामत्यादि ॥

44. The nouns पाप 'sin,' डप 'form,' उडुप 'a raft,' तस्य 'bed, ' शिस्प 'art,' पुष प 'flower,' श्रव प 'young grass,' समीप 'vicinity,' चन्तरीप 'an island; a promontary (VI. 3, 93) are neuters.

Thus दृद पापम् &c.

४५ । त्रूपं क्तपक्षपद्वीपविद्यानि नपुंसके च । इदं त्रूपं मित्यादि ॥

45. The nouns भूष 'a winnowing basket,' जुलप 'a Brâhmana; a kind of grass,' अरुप 'a corpse, 'a spear,' द्वीप 'an island,' विट्रप 'a branch,' are also neuters (as well as masculines).

. Thus चय श्रूप: or इदं श्रूपें म् &c.

४४ । भेषपंः । स्तम्भः । सुमाः ॥

46. Nouns ending in w with the penultimate w are masculines.

Thus enay: 'a pillar,' काम: 'a water jar.'

४७ । तसमं नपुंचकम् । पूर्वस्थापवादः ॥

47. The noun man is neuter.

This is an exception to the last.

४८ । जुर्भ नप्रके च । जुर्भप्-जुर्भः ॥

48. The noun san 'yawning' is also neuter.

Thus जम्म or ज्ञाः

४६। मोषधः। स्रोमः। भीमः॥

49. Nouns ending in with the penultimate u are masculine.

Thus सोम: 'the Soma,' भीम: 'Bhîma.'

५०। इक्नसिध्मयुग्मेध्मगुन्माध्यात्मकुङ्कमानि नपुंसके। इदं इक्नमित्यादि॥

50. The nouns काल, 'gold,' सिध्म 'scab,' युग्म 'couple,' इध्म 'fuel,' गुल्म 'blossom,' कथ्यात्म 'spiritual,' कुंक्स 'saffron' are Neuter.

Thus चढ उक्सम &c.

५९। संगामदाहिमकुसुमात्रमचेमचोमहोमोळामानि नपुंसके च । चात्युंसि । चयं संगामः । इदं संगामम् ॥

51. The nouns संशाम 'fight,' दादिम 'pomegranate,' जुसुम 'flower,' आधम 'dwelling-house,' होम 'happiness' (Un. I. 138) होम 'silken cloth,' होम 'homa' सद्याम 'violently' are also Neuter.

By the force of the letter w in the sûtra, these words are also masculine-

Thus वयं संगामः or इदं संगामम्॥

५२। 'योपधः'। समयः। इयः॥

52. Nouns ending in w with the penultimate w are masculine.

Thus समय: 'time;' ह्य: ' the horse.'

५३ । 'किसलयहृदयेन्द्रियोत्तरीयाखि नपुंसके' । स्पष्टम् ॥

53. The nouns किश्चय 'a sprout,' कृदय 'the heart,' कृत्य 'the sense,' उत्तरीय an upper garment' are neuter.

५४ । ' गोमयकवायमलयान्वयाध्ययानि नपु'सके च'। गोमय:-गोमयम्॥

54. The nouns गामय 'cow-dung,' सवाय 'the red color,' मलय 'Malaya 'meau 'Association,' सट्यय 'Indeclinable' are also neuters.

Thus गोमयः or गोमयम् ॥

५५ । 'राषधः' । चुरः । महूरः ॥

55. Nouns ending in w with the penultimate t are masculines.

Thus at: 'the hoof,' wat: 'the blossom.'

- ५६। ' द्वारायस्कारतकवज्ञवप्रविष्ठचुद्रनारतीरदूरकच्छ्रस्थाच्यव्यभीरगभीरकूरविविषक्षे प्रसे-ठारीदराजस्वर्धारकच्चरमन्द्रारणञ्जरकठराजिरवैरकामरपुष्करमञ्जूरक्षुष्ठरकुठीरकुलीरचत्यरकाच्मीरनीरा-स्वर्राशिशरतन्त्रयन्तृचनतेन्रमिनकसन्नवित्रमूत्रमूत्रवज्ञनेन्नगोत्ताकुलिनभसन्त्रशस्त्रशास्त्रवस्त्रपत्रपानचन्ना वि नपुःसके'। इदं द्वारमित्वादि॥
- 56. The words द्वार 'door,' आर्थ 'in front,' स्पार 'swelling abundance' (Un. II. 13); सक्ष 'ourdled milk,' सक्ष 'orooked,' सम् 'rampart,' सिम 'a measure of time,'

बुद्ध 'small,' बिद्ध 'hole,' नार 'a multitude;' लोर 'shore,' हेर 'distance,' कक्क 'difficulty,' 'misery,' रम्भ 'a hole,' बायु' 'a tear; blood,' बक्क 'a hole; a den,' बाओर 'a cowherd,' सभीर 'deep,' क्रूर 'cruel,' विश्वित्र 'beautiful,' केपूर 'an armlet,' केदार 'meadow,' उदर 'the stomach,' बावर 'constant,' बरीर 'the body,' कर्न्डर, 'the root,' सन्दार 'the coral tree,' and u'ar 'skeleton,' बावर 'immortal,' क्रूर 'the stomach,' बावर 'a court-yard,' वेर enmity, बावर 'chamara,' पुक्तर 'the lake,' मृहर 'the vave,' कुद्धर 'a cavity,' बुरीर 'a hut,' बुतीर 'a crab,' बरवर 'a court-yard' (Un. II. 121), काक्कीर 'kâś. mîra,' नोर 'water', बरवर 'aky; cloth,' ब्रिविट 'dew,' सम्ब 'a loom,' सम्ब 'instrument,' ब्रुव 'dominion,' खेन 'a field,' सिम ' a friend,' क्रूम 'a wife,' बिच 'a picture,' क्रून 'umbrella,' सूच, 'urine,' सूच 'thread,' वर्ष्ट्स 'face,' नेच 'the eye,' नेच 'gotra,' चेगुलिन 'a fluger-protector,' अल्ख (?) बर्ख 'an instrument,' 'बर्ख 'a weapon,' बारल 'Sastra,' वर्ख 'oloth,' पच 'leaf,' पाच 'a vessel,' and ब्रुव 'star' are neuters.

Thus इदं द्वारम् do.

५७। 'स्कारवेवतायाम्'। पूर्व शुक्रं रेतः ॥

57. The noun was is neuter when it is not the name of the god (Sukra).

Thus दृढ सुद्धम्. Here सुद्ध means 'semen.'

५८ । ' चत्रवज्ञान्धवारसारावारपारसीरतीमरश्रङ्कारमङ्कारमञ्जारोजीर तिमर्राष्ट्रविराणि नयु-सन्ने च'। चार्त्युसि । चत्रः-चत्रमित्यादि ॥

58. The nouns चक्क 'disc,' बच्च 'a thunderbolt,' संधकार 'darkness,' सार 'essence,' सावार (!) जार 'the further or opposite side,' सीर 'milk,' ते। सर, 'an iron club,' सहार, 'the sentiment of love,' सन्दार 'the coral tree,' उद्योर 'a kind of grass,, तिसर 'darkness,' चिच्चर 'dew' are also neuters.

By the force of the word u in the sûtra, these are also masculines. Thus

पर । 'बेपपः' । वृतः । वृत्तः ॥

. ∴

59. Nouns ending in with the penultimate, ware masculines.

Thus zu: 'a bull ;' zu: 'a tree.'

६० । 'चिरीवश्रीवम्बरीवपीयुषपुरीविकस्तिवकस्तावासि नपु'सबी' ।।

60. The जिरीय 'the name of a tree' लोगं 'an expression of joy,' शीर्थ 'the head ' काखरीय 'a fryingpan,' बीपूच 'nectar,' (Un. IV. 76), पुरीय 'faeces,' किल्चिय 'sin,' and कल्लाव 'stain' are neuters.

दर । 'यूवकरीवमित्रविवयवधिक नपुंसके च'। चात्पुंसि । चर्य यूवः । चर्व यूवमित्यादि ॥

61. The words यूच 'soup,' करीच 'dry cow-dung', जिंच 'pretext,' 'emulation,' विद 'poison,' वर्ष 'a year' are also neuters.

By the force of the word win the Sûtra, there words are also masculine.

Thus अयं पूष: or सूद्धं ग्रुसम्.

**६२। 'हे।पथः'। बह्सः। ब्रायसः। महानसः॥** 

62. Nouns ending in w with the penultimate ware masculines.

Thus श्रांस: 'a calf' (Un. III. 62) ; वायस: 'a erow,' महानस: 'a kitchen-इ. । 'पनस्रविद्यसम्बद्धसम्बद्धाः स्थानिन नव् सके ॥

63. The words पनस 'jack-fruit,' सिंख 'the fibre of a lotus,' बुस 'chaff,' and साञ्च 'courage,' are neuters.

- 64. The words समस 'a vessel,' आंस, रस 'juice,' निर्यास 'gum juice,' उपवास 'fast,' कार्य स 'cotton,' वास 'perfume; 'habitation;' मास 'month,' भास, सास 'eough,' कांक bell-metal,' and बांख 'flesh ' are also neuters.

Thus wait or wat: &c.

- ६५:। वंशं चाराविनि । वंशिश्खी पानभाजनम् । प्राविनि तु । वंशे नामं किच-हाकाः।
- 65. The noun will when not meaning a living being is neuter. It is never feminine and means 'a drinking vesel, cup or can;'

When it means a living being, then it is the name of a king of Mathura son of Ugrasena and enemy of Krishna.

- ६६ । 'रिकादिवसामिधानानि ।' यतानि पुंसि खुः । रिकामेवृष्यः । दिवसे सन्नः 🕪
- 66. Noune which are synonyms of that, 'a ray of light,' and fame 'a day' are masculine.

Thus रक्तिमर्भयुक्तः ; दिवसे वसः ॥

- ६७। 'दीधितिः स्तियाम्'। पूर्वस्यापवादः ॥
- 67. The noun afform 'a ray of light' is feminine,

This is an exception to the last aphorism.

- ह⊂ । 'विनाश्वनी नपु<sup>\*</sup>सके' । **चयमण्यवादः** ।⊦
- 68. The nouns दिन 'a day 'and चहुन 'a day 'are neuters. This is also an exception to the aphorism 66.
  - ६६ । ' सानाभिधानानि '। सतानि पु<sup>\*</sup>सि स्युः । कुडवः । प्रस्यः ॥
- 69. Nouns which are synonyms of mrs. 'a measure, a standard.' are measures.

Thus जुडवः, प्रस्वः ।

- ७०। 'द्रोबाहकी नवुंस्के सं'। एतं द्रोब्स्। वर्षं द्रोसः।।
- 70. The words zim 'a measure of capacity' and wink 'a measure of grain' are neuters also.

Thus बूदं द्रेग्यम् or बारं द्रेग्यः #

- ७५। ' कारीमानिके स्क्रियाम् '। इयं खारी । इयं मानिका ॥
- 71. The words सारी 'a measure of grain equal to 16 deconas' and सानिकाः 'a kind of weight' are feminines.

Thus दूर्य खारी, दूर्य मानिका ह

- अर । दाराक्तलाजासूनां अतुरुवं च । पूमे दाराः ॥
- 72. The nouns दारा 'wife,' आसत 'whole grain or unhusked rice,' आसः ' parched or fried grain,' असु ' the five vital breaths' are always plural. Thus इसे दारा: #

By the force of the word win the sutra, they are feminines.

- ७३। 'नारापञ्जने।पपदानि वर्णाङ्गण्ठानि '। यथासंख्यं नाराद्युपपदानि वर्णादीनि पुंसि स्पुः। त्रयं नारीव्रयः। त्रपाङ्गः। समपदः। वर्णादोनामुभयसिङ्गस्वेऽपि क्रोबस्वनिष्ट्रपर्यं सूत्रम् ॥
- 73. The nouns हाता 'a boil,' कां 'a member 'and चर्ट 'a foot 'compounded with नाही, चाप and जन respectively are masculines.

The words व्या &c. are of both genders (s. c. Masculine and Neuter), but this Sûtra debars their use as neuters, (when compounded with the above words). Thus वार्य नाडोक्षणः । व्यापद्धः । जनपदः ॥

- ७४। 'सरदगरतरद्वीत्वतः'। श्रयं सरत्॥
- 74. The words मदत् 'wind' (Un. I, 94) तदत् 'the wing of a bird' सरत् 'swimming' and ऋत्त्वज् 'a sacrificial priest,' are masculines.

Thus श्रयं सहत् ॥

- ७५। ' ऋषिराधिदृतियन्त्रिक्तिमध्यनिपनिकै। सिमै। सिरविकिविकिषमुनयः'। एते पु'सि स्युः। श्रयम्बिः॥
- 75. The words ऋषि 'a seer,' राशि 'a heap,' हांस'a leathern bag for holding water,' ग्रांच्य 'knot,' कि मि 'a worm,' ध्वनि 'sound,' कि 'offering,' की जि (?) and मी जि 'the head,' रिव 'the sun,' किय 'the poet,' कि 'a monkey,' and मुनि 'sage,' are masculines.

Thus श्रयं ऋषिः ॥

- ७६। 'ध्वनगजमुञ्जवुञ्जाः '। एते पु सि ॥
- 76. The words ध्वज 'flag,' गज 'elephant,' मुंज 'a sort of grass,' पुंज a heap 'are masculines.
- ७७। ' इस्तकुत्तान्तव्रातवातवृतपूतं सूतचूतमुहूर्ताः'। यते वुंकि। श्रमरस्तु 'सुंहूर्तीऽस्त्रियाम्' इत्यादः॥
- 77. The words हास्त 'the hand,' क्, त 'a lance,' भात 'the end,' झात 'a multitude,' बात 'the wind,' दूत 'a messenger,' धूर्त 'a rogue,' सूत 'a son,' चूत 'the mango tree,' सुहूर्त 'a moment,' are masculines.

According to Amarakosha, (I. 4. 11) सहूत is never feminine, (i. e. it is both masculine and neuter).

- ७८ । 'वराडमराडकरराडभरगडवरगंडतुराडगगंडम्गंडपावर्गडिशाखाराडाः'। ऋषं वरार्डः ॥
- 78. The nouns वर्षा 'a bull,' मगड 'the soum of boiled rice,' कराड 'a small box or basket of bamboo ' भराड 'master,' वरगड 'a multitude,' तुगड 'mouth,' गगड 'the cheek,' सुगड 'a man with bald head,' पांचंड 'a heretic,' and शिखंड 'a crest' are masculine.

Thus प्रव वर्षेष्टः ।।

- ७६। 'अंशांशपुरीडाशाः'। सर्य वंशः। पुरी वाश्यते पूरीडाशः। कर्मीण चंत्र्ं। अवक्यां क्यानयाः प्रकरणे 'पीरीडाशपुरीडाशात्ष्ठन्' (१४४६) इति विकारप्रकरणे 'ब्रीहेः पुरीडाशे (१४३८) इति च निपातनात् प्रकतमूत्र एव निपातनाद्वा वस्य इत्यम् । 'पुरीडाशभुजामिन्छम्' इति माधः॥
- 79. The nouns वंश 'a family,' कंश 'a share,' पुरादाश 'an oblation' are masculines.

Thus भयं श्राः। The word purodasa 'a cake-offering' is derived by adding the affix क्षत्र with the force of karma to the root दाञ्च preceded by the upapada पुरे। The द is changed to द by no particular rule of Grammar, but we find the word so spelt in sûtras IV. 3. 70, S. 1449; and IV. 3. 148 S. 1528. Or the द is changed to द by nipatana even in the present sûtra; and sûtra III. 2. 71. S. 3414. Thus in Mâgha also we find: पुराहास भुजान सहस्र 'the sacrifice of purodasa eaters.'

८०। 'इंदकन्दर्कुन्दबुदबुदघब्दाः'। चर्यं इदः ॥

80. The words इद 'a lake,' अन्द 'root,' जुन्द 'a kind of jasmine.' इद बुद् bubble' are masculines.

Thus चय चढ: 11

८९। ' त्रर्थपचिमध्यभु चिस्तम्बनितम्बपूगाः'। त्रवमर्थः ॥

81. The words यार्च 'offering,' पश्चिन 'a road,' मश्चिन 'a churning stick, समुद्धिन 'a name of Indra,' स्तम्ब 'a clump of grass ' नितम्ब, ' the buttocks,' and पूर्ण 'a heap' are masculines.

Thus नायां नार्धः ॥

८२ । ' वल्लवपन्वलकपरेफंकटोडिनिर्व्यू वस्तरमणितरङ्गतुरङ्गगन्थस्कन्थस्टङ्गसङ्गसस्ट्रपुरुखाः' । कार्यं वल्लव क्त्यादि ॥

82. The words पत्सव 'a sprout,' पत्त्वल 'a small pool,' कफ 'cough,' रेफ 'sound,' कटाइ 'frying pan,' निट्यूंच 'a peg,' मठ 'the hut of an ascetic,' मिख 'jewel,' सरंग 'wave,' तुरंक 'horse' गंघ 'smell,' सदंग 'a musical instrument,' संग 'attachment,' समुद्र 'ocean,' and पुरुष 'a falcon,' are masculines. Thus सर्थ पत्लवः &c.

द्र । सारव्यतिधिक्विविस्त पाययञ्जलयः । सते पुंसि । स्रयं सार्राधः ।

83. The words सार्शय 'charioteer,' स्नितिथ 'a guest,' कुचि 'the womb,' वस्ति the abdomen,' पाणि 'the hand,' स्रजीत 'the hollow of the hands 'are masculines. Thus सर्व सार्श्यः &c.

# कृति पुलिङ्गाधिकारः॥

#### THE NEUTER GENDER.

५। 'नपुसकम्'। ऋधिकाराऽषम्।

1. The Neuter Gender. This is an Adhikâra sûtra.

२। भावे ल्युडन्तः। इसनम्। 'भावे' किम्। पर्चनेर्डानः। इध्मव्रक्षनः जुठारः॥

2. Abstract nouns of action formed with the affix ल्वट are neuters. This is a repetition of III. 3. 115, S 3290. Thus स्थलम् (laughter). Why do we say 'abstract nouns of action?' Observe चंदन: 'fire'; स्थ्म प्रश्वन: 'an axe'; these words are masculines and not neuters.

३। 'निष्ठा च'। भावे या निष्ठा तचन्तं क्रीबं स्थात्। इसितम्। गीतम्॥

3. Abstract nouns of action formed with the fact affix are neuters. This is also repetition of III. 3 114. S. 3090.

Thus Efficient 'laughter,' nitam 'a song.'

४ । त्यांक्षजी तिविती । शुक्रत्यम्-प्रीक्ष्यम् । व्यजः विस्वतामर्व्यात्प वे स्त्रीत्यम् । चातुः वे म न्यातुरी । सामग्र यम – सामग्री । श्री चित्यम् नश्री चिती ॥

4. Among taddhitus, words formed with the affixes rea and was are Neuters; (See V. 1, 123, S. 1787).

Thus Three whiteness' and Request whiteness.' The was formed mouns are optionally feminines because of the indicatory letter w by IV. 1. 41, S. 498 in order to give scope to, the indicatory w.

Thus चातुर्वेस or चातुरी 'cleverness.' शासव सम् or शासवी 'effects, goods.' वैशिक्तम or चीविती 'aptness.'

- ५ । 'क्रमेंचि च ब्राष्ट्रावादिग्वादवनेभ्यः । ब्राष्ट्रावाय कर्म ब्राष्ट्राययम् ॥
- 5. Brâhmanâdi words when denoting work and quality are neuters. This is repetition of V. 1. 124, S. 1788.

Thus ब्राष्ट्रायम 'Brahmanical.'

- ह । यदाद्वायात्रपत्रज्ञ्ज्ञाञ्च भावसम् खि । स्तदन्तानि क्रीवानि । 'स्तेनादा चने।पञ्च (९७६०) । स्तियम् । 'सन्युर्पः (९७६९) । सन्यम् । 'क्रपिकात्कोर्द्धन् (९७६२) ! कापेयम् । 'सत्य' ना पुरोज्ञितादिभ्यो यस्' (९७६३) चाधिपत्यम् । 'प्राचमञ्ज्ञातिवयोवचनोद्गापादिभ्योऽत् (९७६४) चीच्द्रम् । चायनान्तपुर्वादिभ्योऽस् (९७६१) । हे चायनम् । हुन्द्वमने।स्रादिभ्ये। वुत्र् । पिता प्रमुक्तम् । द्वीपाभ्यञ्कः (९८००) । चक्कावाकीयम् ॥
- 6. Nouns formed with the affixes यत्. य, उच्च, वच्च, चाज्ञ, चाज्ञ, वाज्ञ, वाञ्ज, वाज्ञ, वाञ्ज, वाज्ञ, वाज्ञ, वाज्ञ, वाज्ञ, वाञ्ज, वाञ्
- (a) The affix बल् is added by virtue of V. 1. 125, S. 1790. Thus स्लेबस् 'theft.'
- (b) The affix w is added by virtue V. 1. 126, S. 1791. Thus equal friendship.
- (c) The affix इन् is added by virtue of V. 1. 127, S. 1792. Thus कापेयम 'ape-like.'
- (d) The affix use is added by virtue of V. 1. 128, S. 1793. Thus unfureum sauthority.'
- (e) The affix মস is added by virtue of V. 1. 129, S. 1794. Thus মীহুন 'camel-like.'
- (f) The affix mag is added by virtue of V. 1, 130, S. 1795. Thus & siuma; the action of two days.'
- (g) The affix बुझ is added by virtue of V. 1. 132 and 133, S. 1797 and 1798. Thus पितापुणका 'paternal and filial.'
- (A) The affix হ is added by virtue of V. 1. 135, S. 1800. Thus মাজ্যাবা;

Norm:—This Sûtra summarises all the affixes taught in V. 1. 124-135.

- ७। 'त्रव्यवीभावः-' (६५६)। त्रधिस्ति ॥
- 7. Nouns which are wenther compounds are neuters. (See II. 84. 18, S. 659) Thus which are wenther t
- ८। 'हुन्ह्रे कत्वम्'। पाणिपादम् ॥
- 8. Nouns which are हुन्द्व compounds are neuter. (See II. 4. 2, S. 906). Thus पारितपादन ।
- ध 'त्रभावायां हेमन्त्रशिक्षिराच्छेराचे च'। स्यष्टम् ॥

- 9. The compound देशलांच चिरा is masculine, and चहाराचे is neuter in the non-classical literature. (See II. 4. 28. S. 3399).
  - ९७ । 'श्रवञ्चल' भारयसात् च क्वः' । ऋधिकारेश्यम् ॥
- 10. A Tatpurusha, compound, with the exception of that which is formed by the particle nan, and of the Karmadharaya compound, becomes neuter gender, in the cases explained in the following sutras. (See II. 4. 19, S. 822).

This is au adhikâra sûtra.

**९९ । भनस्ये काया । शरकायम् ॥** 

11. A Tetpurushe compound ending with the word chhaya 'shadow' is neuter in gender, when the sense is that of profuseness of the thing indicated by the first term. (See II. 4. 22, S. 825).

Thus Brestun II

९२ । 'राजामनुष्यपूर्वा स्था' । इनक्रशीमस्यादि ॥

12. A Tatpurusha compound ending in sun 'court' when preceded by words which are synonyms of treat and sunger 'non-human being' is neuter. (See II. 4. 23, S. 826).

Thus TH HAM the king's court &c.

१३। 'सुरासेनाक्कायाश्वास्त्रानश्चा स्त्रियां च' ॥

13. Tatpurusha compounds ending in सुरा 'wine,' सेना 'army,' काया 'shadow,' आसा 'a house.' निश्चा 'night' are also feminines (in addition to their being 'also neuter). See II. 4. 15, S. 828.

१४ । 'परवत्' । ऋन्यस्तत् प् इषः परविषद्गः स्यात् ॥

14. The gender of a Dvanda or a Tatpurusha compound is like that of the last word in it. (See II. 4. 26, S. 812).

१५। 'रात्राहाद्याः पुंसि' (८१४) ॥

15. The Dvanda or a Tatpurusha compound ending with राज 'night,' जह 'a day' and जह 'a day' is masculine. (See H. 4. 29, S. 814.)

९६ । चपचपुरायाद्वे नपुं सके ॥

16. The words was 'bad road' and years 'sacred day' are neuters. (See II. 4. 30, S. 815 and II. 4. 17, S. 821 Vartika).

९७। 'संख्यापूर्वा रामिः'। चिराप्रस्। 'संख्यापूर्वा' इति किस्। सर्वराचः॥

17. A Dvigu compound ending with the word affin when preceded by a numeral is neuter. (See II. 1, 52, S. 730).

Thus दिरायम ॥

Why do we say when preceded by a unmeral । Observe सर्वराजः which is masculine.

२८.। 'श्रितः दिखयां च'। व्यवस्थवा । पञ्चकती । विभुवनम् ॥

18. Nouns which are Dvigu compounds are feminines also. (See II. 4. 17, S. 821 Vârtikas).

Thus पञ्चमूली 'five-roots,' त्रिभुवनम् 'three-worlds.'

**१६ । इसुसन्तः । इतिः । धनुः ॥** 

19. Nouns ending in द्वस् (Un. II. 108) and उस् (Un. II. 115) are neuter. Thus द्वांत: 'oblation to fire' (see Un. II. 108) धनुः 'a bow' (Un. II. 115) read with II. 117).

२०। ऋषिः स्त्रियो च । इसन्तत्वे उष्यिः स्त्रियां नपुंसके च स्यात् । इयमिदं वार्चिः ॥

20. The nouns ऋषि 'ray ' is feminine also (in addition to its being neuter, although it ends in इस) ॥

Thus इयं or इदं ऋचिः

२९। इतिः स्त्रियामेव। एथं इतिः । काद्यते।नेनेति इते ब्लुर। दिययन्तात् 'श्रीचिश्रुचि-इत्यादिना एस् । एसमन् इत्यादिना इत्यः । पटलं इतिः इत्यमरः । तत्र पढलसाहचर्याच्छ दिषः क्रीवतां वदन्ते।ऽमरव्याक्यातार उपेव्याः ॥

21. The word was the roof is always feminine.

Thus wi wis: 1 It is also formed by adding the affix wa (see Un. II. 108) to the root wife belonging to the churâdi class. The root wife becomes we by VI. 4. 97, S. 2985. In the Amarakosha, we find the word use wis: (II. 2 14). There the commentators say that the noun wife is neuter because it is mentioned along with use which neuter. This explanation of the commentators should be rejected.

- २२। मुखनयनले द्वितमां सर्विषयकार्मुकविषयक स्वत्वस्थाना विश्वासिक्षाय कानिक्री बेस्यः। मुखमाननम्। नयनं लेखनम्। लेखं कालम्। वनं गहनम्। मांसमामिकम् रिधरं रक्तम्। कार्मुकं श्रासनम्। विषयं विलस्। कलं व्यारि। इलं लाङ्गलम्। धनं द्रविक्षम्। असम्बन्धः। स्वत्यस्थापवादाना द्विस् न्या॥
- 22. The words which are synonyms of मुख 'face,' नयन 'an eye,' लाह 'copper,' अन 'forest,' मास 'a month,' क्षिर 'blood, कार्मुक 'a bow,' विवर 'a hole,' जल 'water,' हल 'the plough,' धन 'wealth,' and ऋच 'food' are neuters.

Thus मुखं श्राननम्; नयनं लोचनम्; लोचं कालम्; वनं गचनम्; मांस मा-मिषम्; किंधरं क्तम्; कार्मुकं श्ररासनम्; विवरं विलम्; जलं वारि; चलं लांगलम्; धनं दुविशाम्; श्रमं श्रश्चनम् ॥

In the next three sûtras exceptions to this are mentioned.

२३ । स्रीराचींदनाः प्रसि ॥

23. The words स्रोर 'a plough,' ऋषे 'wealth' and चोरदन 'food' are masculine.

२४ । वक्तु नेत्रारययगार द्वीवानि पुंछि च । वक्त्री वक्तम् । नेत्री नेत्रम् । श्ररवयोऽरययम् । गावडीवा गावडीवम् ॥

24. The words सक्त 'the face,' नेज 'the cye,' आगाय 'the forest,' and गायडोझ 'Arjuna's bow' are also masculines (as well as neuters.)

Thus सक्तुः or सक्तुम् ; नेत्रः or नेत्रम् ; चरगयः or चरगयम् ; गायडीय or गायडीयम् । २५ । शटबी स्त्रियाम् ॥

25. The word wzer 'the forest' is feminine.

घट । सीवधः । सुसम् । सुसम् । स्वसम् ॥

26. Nouns ending in w with the penultimate ware neuters.

Thus कुलझ 'a race,' कुलझ 'a shore,' स्थलझ 'place.'

५० । तूनेरवलमानकुंपूजतरमकम्बलदेवलपुर्वनाः पुँछि । प्रयं तूनः ॥

27. The following are masculines:—तूस 'cotton,' उपस 'a stone,' तास 'the Palmyra tree,' कुर्युस 'a granary,' तरस 'a necklace,' कस्मल 'blanket,' देवस 'a virtuous man,' त्यस 'a śúdra.'

Thus wi ha: &c.

- २८ । श्रीसमूलमङ्गलकानसम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धाः प्राप्त । श्रीसमूलमङ्गलकानसम्बद्धाः प्राप्त । श्रीसमूलमङ्गलकानसम्बद्धाः प्राप्त । श्रीसम्बद्धाः प्राप्त ।
- 28. The following are masculines also (in addition to their being neuters):—-- शील: 'conduct,' सूल 'root,' सङ्गल; the planet Mars,' साल 'a tree,' कासल 'lotus,' तल 'bottom,' सुंसल 'pestle,' कुण्डल 'ear-ornament,' बंसल 'a demon,' 'प्रिक्त ;' स्वाल 'a lotus fibre,' वाल 'a child,' निर्मास 'swallowing,' पंचास 'strand; । husk,' विद्यास, 'a cat,' खिल 'a desert,' शुल 'a spear.'

Thus श्रीसः or श्रीसम्।

पर। श्रतादिः संस्था । श्रतम् । सन्तम् । 'श्रतादिः' देति किम् । स्को हो बन्नः । संस्था दति किम् । श्रेतश्रहो नाम पर्वतः ॥

29. The numerals un 'a hundred' &c. are neuters.

Thus शतम 'a hundred,' सहसम 'a thousand.'

Why do we say, श्रम &c. ? Observe एक: 'one,' हो 'two,' खंखवे: 'many.'

Why do we say when meaning 'the numerals'? Observe wave: (the name of a mountain). Here wa is masculine.

३० । श्रेसायुसप्रयुक्ताः पुंसि च । बर्व श्रसः । दृदे श्रसमित्वादि ॥

30. The words श्रम 'a hundred,' श्रष्टम 'a myriad,' श्रुम 'a million' are also masculines.

Thus भय जातः or चूर्व जातम & .

३९ । सर्वो कोटिः स्त्रियाम् । इयं सर्वा । इयं कोटिः । 'वा सर्वा मित्रुतं च तस्' इत्व, मरातृक्षीयेऽपि सर्वम् ॥

31. The words was 'a lakh' and wife 'ten million' are feminine.

Thus पूर्व सचा, पूर्व केंगिट: N

According to Amarakosha (III. 5. 24) the word सञ्च is also neuter, Thus

३२ । श्रेशहः पुंचि । सहस्रः क्वचित् । त्रयं सहस्रः । द्वं सहस्रम् ।।

32. The word in ten billious, and sometimes unu 'a thousand' is mas-

Thus चर्च सहसं: or इदं सहस्रम् ।

- ६३ । सन्तुत्र चुकी।कर्ति । सन्प्रत्ययान्ते। दृष्यच्कः क्रीबःस्याव तुं कर्ति र । वसे । चसे दृष्यच्कः किम् । विद्यागः महिमा । वकर्ति र किम् । इदाति दृति दासा।।
- 33. Nouns of two syllables formed with the affix we and when not denoting an agent are neuters.

Thus सर्मान् 'akin,' वर्मान् 'armor,' कर्मान् 'work'

Why do we say 'of two syllables?' Observe ऋखिमन् 'minuteness,' महिमन् 'glory.'

Why do we say 'when not denoting an agent'? Observe दासन 'a giver'!

३४। ब्रह्मन्युं ति च । चयं ब्रह्मा । चयं ब्रह्म ॥

34. The word many is also masculine.

Thus पर्य ब्रह्मा or इदे ब्रह्म ।

३५ । नामरोमणी नप्ंचने । 'मन्द्रा कः- इत्यस्यायं प्रपक्षकः ।।

35. The words नामन् 'name' and, रोमन् 'hair,' are neuters. This is merely an amplification of sûtra 33.

३६ । 'बरन्ते। दुव्यः' । यद्यः । सनः । तपः । 'दृष्यवृकः' किस**्। चन्द्रसाः** ॥

36. Nouns of two syllables formed with the affix we are neuters.

Thus बद्धस 'glory,' सनस 'mind,' तपस 'austerity.'

Why do we say 'of two syllables'? Observe चन्द्रमस 'the moon,' which is masculine.

३०। चप्तराः ृस्त्रियाम् । यता चप्परसः । प्रायेगावं बहुवचनान्तः ॥

37. The word wester is feminine.

Thus uni wuste: I Generally, this word is used in the Plural number only.

३८। 'प्रान्तः'। पत्रम् । श्वत्रम् ॥

38. Nouns formed with the affix ware neuters. (Un. IV. 159).

Thus पन्नम 'a leaf; 'इन्नम 'an umbrella.'

३६। 'यात्रामात्रा भस्त्रादंष्ट्रा वरत्राः स्त्रियामेव' ॥

39. The following are always feminine:—আলা 'journey,' নালা 'a measure,' মনো 'a leathern bag,' বাহা 'tusk,' বাজা 'a strap.'

४०। 'भृत्रामित्रकात्रपुत्रमंत्रवृत्तमेद्रोष्ट्राः पुंधि । त्रयं भृतः । न मित्रममित्रः । 'तस्य मित्रा-ययमित्रास्ते ' द्वित माधः । 'स्थाताममित्री मित्रं च' द्वित च । यसु 'द्विवोऽमित्रे ' (३९९९) द्वित यूत्रे द्वरत्तेनेत्तम्-'त्रमोद्वि विद्ययोद्यादिक दत्तत्त्व । त्रमेर्रामणं मित्रस्य व्यव्येदित्यादी मध्योदातस्तु चिन्यः । नज्ञसमासेऽप्ये वम् । परवन्तिकृतापि स्थादिति तु तत्र देवान्तरम्' द्वित तत्तप्रकतसूत्रा-पर्यात्तीचनमूलकम् । स्वरदेविद्वाद्वावनमिष 'नज्ञो स्वरमरमित्रमताः' (३८५०) द्वित वाष्ट्रसूत्रास्मरख-मूलकमिति दिक् ॥

40. The following are masculines:—अन 'a servant,' अमित्र 'an enemy,' काम 'a pupil,' सुन 'a son,' सन्त 'a mantra,' सुन 'name of a demon killed by Indra,' सेंद्र 'a ram,' उद्ध 'a camel.'

Thus चर्य भूतः । चामित्रः is equal to च मित्रम् a non-friend i.e. an enemy. Thus we find in Magha तस्य मित्राययभित्रास्ते । So also स्थाताममित्री मित्रेच ॥

In commenting on the sutra fgaisfin (III. 2. 113 S. 3111), Haradat's in his Padamanjari says: 'The word amitra is derived from the root am with the Unadi affix under sutra IV. 174, in the sense of an enemy. The vord amitra is not a negative compound of unitra as it would appear at first sight. Because had it been a Tatpurusha compound of a + mitra, then by sutra II. 4. .6,

S. 812, it would have been Neuter, because the word mitra is Neuter. If it be said that 'the gender of a word depends upon usage, and though mitra be Neuter, amitra will be masculine,' then there arises the difficulty as to accent. For then by VI. 2. 2, S. 3736 the will retain its accent in the Tatpurusha. But it is intended that the accent should be on far; i.e. the चित्र accent. For the Big Vedins read it with the acute on the middle of amitra, as in the following: क्षित्रकृष्ट क्षाव्या मध्यान्द्र: (Rig Veda VI. 25. 2), प्रस्तिमञ्ज सर्वेश (Rig VIII, 75, 10).'

But these two objections of Haradatta proceed on the assumption that the word amitra is a Tatpurusha compound. But as a matter of fact it is a Bahuvrihi compound and consequently the rule of gender taught in II. 4, 26 does not apply to it. Haradatta overlooked the context in applying this rule. He further forgot sûtra VI. 2, 116, S. 3850 which specifically applies to the accent of amitra, when he raises the objection as to accent.

Nors:—Did Haradatta really misapply sûtra II. 4: 26 and forget VI. 2. 116; or is not Bhattoji floundering? Why should the word wint be taken as Bahuvrihi and not a Tatpurusha? The Bahuvrihi amitra would mean 'friendless,' and not 'an enemy."

४१ । 'यत्रप्रत्रपवित्र सूत्रक्कताः पुःसिः स्र<sup>®</sup> ॥

41. The following are masculines (in addition to their being neuters):-

पत्र 'a leaf;' पात्र 'a vessel;' पवित्र 'holy;' सूत्र 'a thread;' इन्. 'a line:

Thus un: or unn w

**४२ । 'बलकुतुमशुल्बगुद्ध्यत्तनरवाभिधानानि' । बलं**ःवीर्यम् ॥

- 42. The synonyms of सन 'courage or strength,' जासम 'a flower,' जुल्म 'a rope, string' एसन' a town 'and रख' fight' are neuters. Thus जन वीर्यम ॥
- ४%। 'प्रत्मकमसोत्पनानि पुंसि स्रं। प्रतमात्यः शब्दाः कुसुमाभिश्वायित्वेऽपि द्विनिङ्गा स्युः। सम्मेराऽप्याश्च-'वा पुंसि प्रकां नसिनम्' स्रोति। स्वं सः 'सर्धवीदिकूने तु जसके प्रकां नपुंसक्तेवः' स्रोत कृतिपन्नो मतान्तरेक नेवः ॥
- 43: The words एका, जासल, उत्पन 'the lotus flower,' although names of a kind of flower, are masculines also (in addition to their being neuters).

In the Amarakosha, (I. 2. 39) was and when are optionally masculines. In II. 4. 31, Kasika says 'padma meaning lotus is neuter only.' This is however one view of the case.

४४। 'बाह्वसंग्रामा पु'सि'॥

44. The words wreet and warm 'fight' are masculines. By III. 42 these words being synonyms of rana would have been Neuters. This, makes, them masculines.

'84: i: 'क्राजि: स्त्रियामेव ' ir

45. The word with fight is always feminine. This also by sûtra 42 and would have been Neuter.

४६ । 'कलकातिः' । ' कलकातिवाची शब्दो नपुंसकं त्यात् । श्रामलकम् । श्रामस् 🕊

46. Names of fruits are neuters.

Thus चाससकार 'one of the myrobolans,' चासूस 'mango.' But the word चामसकी is feminine also. It however does not mean the fruit, but the tree which produces that fluit,

४०। 'वृद्ध क्रासिः'। स्टियामेव अधितेवेवम् । प्रशेतनीः ॥

47. Names of trees are feminines only. This is not a universal rule.

Thus हरीतकी 'one of the myrobolana.

४६ । ' विषक्तगत्तकत्वकन्यवन्यकक्त्रप्रकृतिकतः'। यते ज्ञीकाः स्यू : स

48. The following are neuters:-

चित्रत् 'the sky,' कात् ' the universe,' सक्तु 'once,' खक्त 'ordure,' एवत् 'क् drop of water,' खक्त् 'ordure,' (Up. IV. 58), यक्तत् 'the liver,' खडांक्त् ' whey.'

49. The following are neuters:---

वद्यमीत 'butter,' सवत 'a well,' समृत 'a lie,' समृत 'neotar,' तिसिस 'cause,' विस् 'wealth,' चित्र 'mind,' पिन्द 'bile,' इत्त 'fast,' रक्षत 'ailver,' वृत्त 'an event,' प्रसिद्ध 'gray hair.

५०। ' पाद्रकृतिवर्षेत्रपो**ठ्रकृतराङ्गर्वराश्चर्यस्य यस्**कास्यदाकाश्चरवकीकानि'। एतानि क्रोबे स्प:॥

50. The following are neuters :---

याद्ध 'a funeral rate', कुलिश 'the thunderbolt of Indra,' देव 'fate,' खेठ 'a seat,' जुन्द 'a bowl,' (Up. I. 112). जून 'the body,' द्विश 'curdled milk,' सक्षि 'the thigh' (Up. III. 154), चाद्ध 'an eye,' चास्य 'a bone,' चास्यद 'a place,' चासाग्र 'the aky;' कायद 'sin,' and कोज 'the seed.'

५९। ' वैच' पृ'ष्ठि च '। देवम्-देवः ॥

51. The word as 'luck' is also masculine.

Thus देखम or देख: N

५२ । ' भाष्यास्य सम्य स्टब्स्य वचन वर्षे भूतः स्टब्स्य क्षा का स्टब्स्य स्

52. The following are neuters:---

भाग्य 'corn,' बाड्य 'clarified butter,' सहय 'orop,' ह्राया 'allver,' प्रदेश 'vendible,' स्वयं 'saffron,' भूख 'conquerable,' ह्यां 'olarified butter,' क्यां 'apoblation: of; food to deceased ancestors,' काव्य 'a poem;' स्वयं 'truth;' बाह्य 'offspring;' ह्यां 'the price;' ब्रिया 'a loop or swing made of rope; ' क्यां 'a wall,' सदा 'wine;' क्यां 'a house;' सूर्य 'a kind of musical instrument;' क्यां 'an army,'

Thus पद भान्यम् do.

**५३ः। ' हुन्दुव्हं दुःखवृहियशिक्क्विस्वृतु<del>स्वद्यव्यवस्त्रप्रदश्यस्य</del>ावि' ॥** 

53. The following are neuters:-

हुन्द्व 'couple' बर्क 'a passonk's eqil,' बु:स्क 'sorrow;' वरिष्ठ 'a fish hook,' पिक्क 'the tail of a peacock,' विस्त्र 'shadow,' बुदुस्त्र 'relation,' कव्य 'amulet,' वर्ष ' hoon,' घर 'an arrow,' वृत्यादक 'a deity.'

पश्चः ' चर्कासन्द्रिये'। चन्द्रिये ' किस् । रचाङ्कादेशमा भूत्।

54. The word we when it means one of the special senses is neuter.

Why do we say 'one of the special senses? It will not be Neuter when it means the arts of a chariot, &c.

कृति सृष् सुकाश्चिकारः स

#### MASCULINE AND FEMININE GENDERS.

(क्षीप् सवेाः' । क्षिकारोऽग्रम् ।

1. Masculine and Feminiue Genders.

This is an adhikâra sûtra.

- २। 'गोर्माखर्यान्द्रमुन्द्रियादनिवस्तिश्रास्तिन्द्रुटिमविमरीत्रयः'। १पमयं वा नैाः ॥
- 3. The following belong to both masculine and feminine genders:-

ना 'the cow,' सिख 'a gem,' बन्दि 'a stick,' सुन्धि 'the fist; पाटिल 'the trumpet-flower,' वरिल 'residing,' शास्त्रिल 'name of a tree,' बुद्धि 'cutting' मधि ink,' सरीबि 'pep-per-'

Thus इयं or भयं गैाः.

- ३। 'सन्तुमृत्युवीधुकर्कन्धुकिक्कुक्रयदुरेखवः' । स्यमर्थं वा मन्युः ॥
- 3. The following are both masculine and feminines :-

मन्यु 'anger' (Un. III 20), मृत्यु 'death ;' सीधु 'rum,' कर्कन्यु 'the jujube tree' (Un. I 93) कराह 'seratohing,' रेसु 'an atom of dust.'

Thus इयं or श्रयं अन्यः ।

- ४ । 'गुगावश्वनमुकाराम्सं नपु <mark>'ससं ख' । जिल्हिमित्यर्थः । पटु-पटुः पट्</mark>वी ॥
- 4. Nouns ending in 3 denoting quality or qualification are also neuters.
  That is they belong to all the three genders. Thus चहु. पद्:, पद्वी.
- ५ । 'बयकार्षतिक्रिते' । बीवग्रवः-बैग्यनदी ॥
- 5. Those after nouns which denote an offspring are both magouline and feminine.

Thus की प्रावः or की प्राविध

कृति स्त्रीयुं साधिकारः ॥

## MASCULINE AND NEUTER GENDERS.

< । 'पुंतपुंचकवाः' । क्याधकाराऽयस् ॥

1. Masculine and Neuter Genders.

This is an adhkâra sûtra.

२ । 'चतभूतमुस्तक्षेत्रिततेरावतपुस्तक्षुस्तकेरिद्धताः' । वयं घृतः । वदं घृतस् ॥

2. The following are both measulines and neuters:— चत्र 'butter,' भूत 'any, being,' मुख्य 'a kind of grass,' क्लेंब्स 'play,' सेरावस 'Indra's elephant,' पुद्धा क 'a, book,' सुरुष' the burnt crust of roast meat,' सोहिस 'redness.'

Thus चर्य छतः or इदे ६तम्

३ । 'श्रह्मार्चनिदाम्रोद्यमश्रस्यहृदाः' । मय<sup>ं</sup> सहः । स्द<sup>ं</sup> श्रह्मम् ॥

3. The following are both masculines and neuters:—মার 'a horn,' আছু 'thalf,' নিত্তাথ 'heat,' আন্তর 'effort,' মুন্তর 'a spear,' বুরু 'firm.'

Thus वर्ष शक्तः or बढ शंगम्।

। 'बजबुङ्कुतुचकुर्वेपस्टदर्धास्थितं इभेपुरकाः' । श्रय' बजः । दद' बजम् ।

4. The following are both masculines and neuters:— जन 'a multitude,' कुछ 'a tree,' जुर्च 'a carpet,' कुछ 'a bundle,' प्रस्त 'a level plain,' टर्फ 'pride' पार्स 'a temetry' (Un. I. 137), पहर्च 'half a verse,' दर्भ 'a kind of grass,' and पुरुष 'tail.'

Thus सर्व सङ्घः or इदं सुक्रम.

- ५ । 'कवन्दीवधायुधानताः' । स्य स्टम् ॥
- 5. The following are both masculine and neuter:— wave 'a headless trunk,' शास 'medicine,' जासूच 'a weapon.'
- ह । 'ठयहमयद्देष्यवद्यविन्धवयाम्बर्धकाञ्चलुञ्चकाञ्चलुञ्चकुत्रकाः' । यते पुंचपुंचकयेः स्यः । 'जुणो रामसुते दर्भे योक्के द्वीपे जुजे जले हित विषयः । अनाकावाची तु स्वियाम् । तथा च 'जानपद-' (५००) चादिसुत्रेखायोजिकारे होति । जुणी । दावित तु दापा 'जुणा वानस्पत्याः स्थ ता मा याते हित चुतिः । 'चतः कक्कि-' (९६०) हित मुत्रे 'जुणाकार्यीषु' हित प्रयोगाच्य । व्यासम् चे च-'शानी तृपायनशब्दे श्रेकत्यात्मुजाक्यन्दः' हित । तत्र शारीरकामायोऽप्येवम् । ययं च च चित्रमुत्रभाष्यायामेकव।कारवे स्थित चाक्कन्दः हत्याक्ष्यविवरी भामतीयन्यः प्रोदिवादमानयर हित विभावनायं बहुन्तैः ॥
- 6. The following are both masculines and neuters:— दग्र 'punishment,' अग्र 'the scum of boiled rice,' खग्र 'a break,' श्रद्ध 'the corpse,' सैन्धद्य 'a kind of rock-salt,' पादव 'the side,' काश्च 'cough,' चंक्य 'a hook, a goad,' बाकाश 'the sky," कुश्च 'kuśa grass,' कुलिश 'thunder-bolt.'

These words are both masculines and neuters. Thus we find in the Viśva-kosha—"Kuśa is the name of the son of Rāma, it means also darbha grass, as well as the rope of kuśa grass for connecting the yoke of a plough with the plough, and an island. Kuśam (neuter) means water But when it means a ploughshare or a rod (śalākā) it is feminine. That being so, when the śalākā is made of iron the feminine will be formed by ra as with This is by sûtra IV.

1. 42, S. 500. But when it means a śalākā made of wood, the feminine is formed by दाए। As जुझा 'a piece of wood.' As we find in the śruti:—जुशायानस्य स्था:

So also in VIII. 3. 46, S. 160, we find the word sau used.

So also in the Vyâsa Sûtra we find the word sur used. See Vedânta Sûtra III. 3. 26 where the getting rid of good and evil is mentioned; "the obtaining of this good and evil by others has to be added, because the statement about the obtaining is supplementary to the statement about the getting rid of, as in the case of the kusas, the metres, the praise and the singing. This (i.e. the reason for this) has been stated in the Pûrva Mimânsâ." (According to the commentators, small wooden rods used by the Udgâtris in counting the stotras are called kuśâs. Thibaul's Vedânta Sûtras Part II. p. 227).

So also in the commentary on the above sûtra by Sankaracharya, we find क्षानामित्राचेत्र जनस्पति वेनित्यभवणे ॥

Thus we find that the Śruti (kuśa vânaspatvâḥ), the sâtra (VIII. 3. 46, S. 160), the śârîrika Bhâshya (kuśa nâma &o) all unanimousely agree in stating that there is such a word as kuśâ; and it is this word which is used in the Vedânta Sâtra III. 3. 26 (Kuśa Chhandas &o). The words आशास्त्र: in that sâtra are equal to क्या plus करा; and not क्या plus आकरा: ! Bhâmati the commentary on the Sârîrika Bhâshya is therefore evidently wrong when it analyses the words क्यास्त्र: of the sutra into क्या + क्या + करा: ! So it is a mere bold assertion of the author of Bhâmati, and is not borne out by any authority. Let the learned ponder over it.

#### ७। 'सञ्चमेश्वदेशपट्पटशास्टापदाम्मुदक्षक्रदाश्व' ॥

7. The following are both masculines and feminines:— মৃদ্ধ 'a house,' মৃদ্ধ 'a ram,' ইদ্ধ 'the body,' বহু 'a slab, tablet,' বহুদ্ধ 'a kettle-drum,' কাহাবের (?)
মানুর 'a cloud,' কানুর 'the peak or summit of a mountain.'

#### दति पुंतपुंसकाधिकारः ॥

#### COMMON GENDER.

#### १। 'त्रवेशिखेलिङ्गम्' ॥

1. The rest.

This is an adhikara satra.

- २ 'त्रव्ययं कतियुक्तदस्रदः' ॥
- 2. The avyayas (Indeclinables), कीत, बुझद and ऋसाद can be used with words in all the three genders.
  - ३। 'व्यान्ता संख्या' । शिष्टा परवत् । स्वाः पुरुषः । स्वास्त्रिते । स्वां स्त्रम् ॥
- 3. Numerals ending in wand we can be used with words in all the three genders.

Thus यकः पुरुषः । एका स्त्री । यक्षं कुलम् ॥

- ४। 'गुरावचन' च'। मुक्तः पटः। मुक्ता पटी। मुक्तं वस्त्रम् ॥
- 4. So also attributive words.

Thus शुक्रः पटः । शुक्रा पटि । शुक्रं वस्त्रम् ॥

- ५। 'कत्याच्च' ॥
- 5. The kritya derivatives also.

The words formed by kritya affixes follow the gender of the words which they qualify. (III. 3. 171. S. 3312).

- €। 'करणाधिकरणयोर्स्युट' #
- 6. The words formed by the affix lyut added with the force of instrument or location. (III. 3. 117 S. 3 293).
  - ७। 'सर्वाढीनि सर्वे नामानि'। स्पष्टार्घेष' प्रसूपी ॥
  - 7. The Pronominals sarva 'et cetera,' (I. 1. 27 S. 213).

दति लिङ्कानुष्ठासनवकरणम्।

इति चीभद्वेचितविदिवति वैयाकरखिछामाक्षीमुदी समाप्ता ॥

॥ शुभमस्।।

17-5-05.

• . . · •



"Is an express endeavour to bring the truths of Yoga Philosophy within reach of the general reader; while serving as a convenient hand book for ready reference for learners and teachers alike." The Central Hindu College Magazine, June 1904.

#### 6. TATTWA-TRAYA OF RAMANUJA SCHOOL.

English translation with notes; edited by S. C. Vasu. Re. If Postage 8 annas.]
"May prove a useful compendium to those that are already familiar with metaphysical speculation, and is an earnest effort at extension of metaphysical knowledge." The Central Hindu College Magazine, June, 1904.

# 7. DAILY PRACTICE OF THE HINDUS. Price Re. 1, postage 1 anna.

This is a book of 220 pages containing the Morning duties of every Hindu, from early rising till he finishes his Sandhya. Contents: The Daily Practice of the Hindus on Bathing. Tarpaua or offering water to ancestors, Samavedi Sandhya, Madhyandini Sandhya and Tantriki Sandhya, Vedic Mantras are transliterated in English also. Word meaning and Grammatical notes on these are fully given.

Daily Practice of Hindus by Sris Chandra Vasu, B. A. In these days of Hindu revival we welcome the publication of this neat little volume containing the Achara, or the practice of the Hindus. The book though originally claiming to be a compilation from the Vedas and the Upanishads sustains fully the reputation of its author as a Sanskrit scholar of considerable crudition. \* \* The usefulness of the volume is further enhanced by the introduction of a commentary on some Vedic Mantras. The Amrita Bazar Patrika, May 2, 1904.

A pretty little book by Sris Chandra Vasu, B. A., entitled Daily Practice of the Hindus reaches us from the Panini office, 40 Bahadurganj, Alkabada. It gives a detailed account of the Sandhya practice and of Tarpana. The precise details given will prove useful to many on tone book is written in an elevated and devotional tone The Central Hindu Coulous Magazine.

It is a very difficult lisk to prepare a guide for the common use of the Hindus. The nation is so divided in listers and classes, Panthas and Panchayets, that to guide them on the bases of a common religion is next to impossible. \* \* The nitya-karma, therefore, varies with every caste; and the author has to satisfy himself by giving us the daily practices and Sandhyá system as current in Bengal, among the Samavedi Brahmanas.

Every Hindu, never mind of whatever caste or creed, will find something to his advantage from the little charming book. We commend it to all Hindus. The Gleaner, April 1904.

#### 8. SHIVA SANHITA RE. 1.

It is a standard work on Hatha Yoga and Tantrika Philosophy. Revised and mostly re-written.

#### 9. STUDENTS DIARY ANNA ONE

Useful for school boys and college students who want to work methodically spiritually.

"This is a 64-page pamphlet with seven printed headings for entries on each page, such as, time of rising, devotional, and other exercises, review of the day, etc.; handy for student's use. On the last page of the cover is a "Guide for Students," comprising 24 valuable rules of conduct, one of which is the following "Systematically persevere in everything, to ensure complete success." These rules alone are worth the price of the diary." The Theososophist. Dec. 1903

#### 10. THE THREE TRUTHS OF THEOSOPHY. ANNA ONE.

"The Three Truths of Theosophy"—Vedanta Series No. 4—is a very ably written pamphlet by Babu Sris Chandra Vasu, B.A. It is very useful for propaganda work, especially for Bengal and North-Western Provinces. As the price is only one anna, or Rs. 5 per one hundred copies, intending propagandists will do well to distribute this among their friends and respective communities. The Theosophy in India.

The Amrita Bazar Patriki (Calcuted), 18th December, 1891. \* \* \* Judging from the first part before us, we must say that Babu Sris Chandra has succeeded well in the difficult work of translation, which seems to us to be at once lucid, full and exact. It is no exaggeration to say that Babu Sris Chandra's translation \* \* \* will claim a prominent place among similar works by European Sanskrit Scholars.

\* The Maharatta, (Poona), 4th July, 1893. \* If we may judge from the first part which lies before us, it will prove a very valuable help to the student of \* \* So far as it goes it is creditably performed, and therefore deserves

patr nage from all students of Sanskrit and the Education Department.

Indian Mirror (Calcutta), 17th March, 1894. \* \* The manner in which the publication is being pushed through, speaks volumes in favour of the learning and patriotism of its editor, Babu Sris Chandra Vasu. The whole work when completed will be an invaluable guide to the study of Sanskrit literature and specially to the English speaking students of the Sanskrit language.

#### A CATECHISM OF HINDUISM.

#### Complete in 71 pages.

Containing 197 questions and answers on the cardinal principles of Hinduism: with Sanskrit quo'ations from Vedas and Puranas.

#### PRICE ANNAS EIGHT.

#### Extract from the N.-W. P. & Oudh Administration Report, 1899-1900. Page 190.

Among the smaller books on Hinduism the only one which need be special mentioned is A Hindu Catechism, by Babu Sris Chandra Bose, B. A., a member of the Judicial Service in these Provinces. This is an attempt to state in plain language and in a brief form the leading teachings of that religion both dogmatic and practical; but its chief claim to notice consists in the evidence it affords of a growing tendency to a liberal and broad interpretation of the texts, and to the need which is becoming felt in certain classes of educated Hindu Society for greater freedom, both of thought and practice.

## ISA AND KENA UPANISHADS.

With Anvaya, Vritti, Word-meaning, extracts from the commentaries of Shan kara, Ramanuja and Madhvacharya, Notes and Translation into English and Intro duction and Indices.

## PRICE RE. 1 POSTAGE A. 1.

The present work is a typical departure from the nunerous publica tions that have preceded it. Immediately below each Mantra is given the prosorder and the Vritti or commentary in Sanskrit, the meaning and explanation in order of each word, which is also transliterated into English, the translation. and wherever necessary, notes of different readings. To each of the Upanishads is prefixed a learned introduction, explaining the various interpretations according to the th ee Schools of Sankara, Remanu a. and Madhva. \* \* \* This next little volume is admirably adapted for use as a text book. \* \* It is to be hoped that the Katha and other important Upanishads will also be published in the same attractive and useful garb." The Indian Review for June 1903.

Similar to the above :-

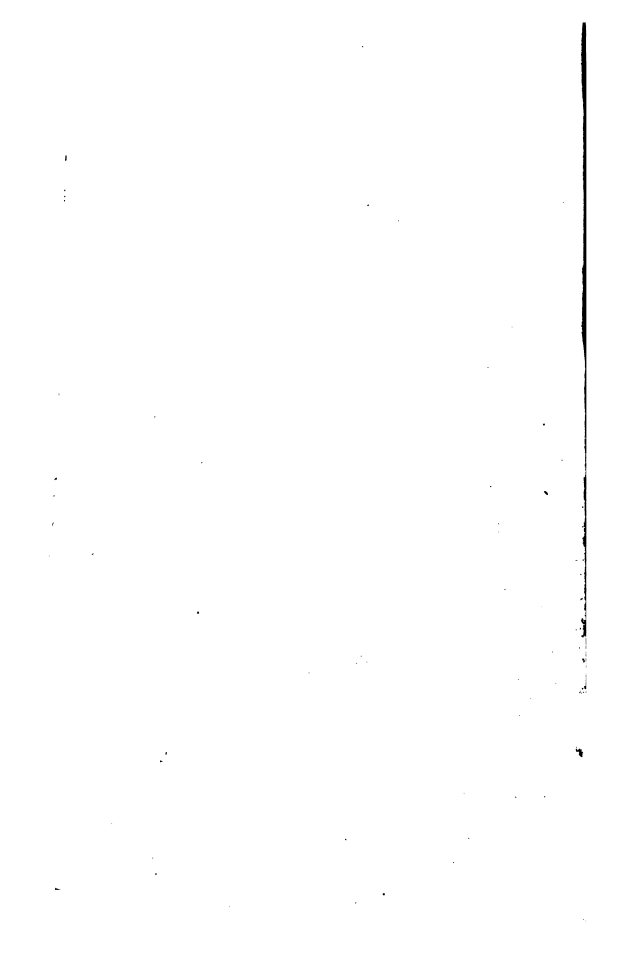
## KATHA UPANISHAD.

With word meanings, extracts from the commentaties of Sankara, Ramanuja and Madhva, with index. Price Re. 1, postage 1 anna.

This volume follows the plan adopted in its predecessors, and will, like them, be extremely useful to students of Sanskrit v ho still need some aid in reading the sacred books in the original." C. H. C. Mugazine. February 1905.

5. AN EASY INTRODUCTION TO YOGA 1 FILDSOPHY.

Price 8 annas [Postage half anna ]



# 

en de la companya de la co

ो राजा । एक्स्प्रेस्ट अपूर्णिकाराम् । एक्स्प्रिस्ट

.

## SIDDHANTA KAUMUDI

## SANSKRIT TEXT & ENGLISH TRANSLATION.

To be completed in nearly 2500 pages.

#### SUBSCRIPTION RATES.

Exclusive of postage.

Indian

...Rs. 20 0 0

Foreign

. £ 2 0 0

N.B.—The price will be raised after completion to Rs. 40, or 3 L.

Vol. I, and Vol. II1 are ready and can be posted at once to the subscribers. Other fasciculi will be sent as soon as they are out.

#### OPINIONS OF DISTINGUISHED PROFESSORS OF SANSKRIT.

Professor A. A. Macdonell, M. A., Oxford, 107, Bankury Road. July 24, 1904. \*\* \* As the Siddhanta Kaumudi is a very useful work for students of the Paninean system of grammar, you are doing a good thing in translating it.

Professor Louis dela Valled Pounui, Professor at Ghent, Editor of the Muscon-13, Boulevard du Parc, Gand: le 2 December 1904. I have duly received the first volume of your Siddhanta Kaumudi. I was much pleased to get such a nice present from you. I have no hesitation to confess that 1 found inextricable difficulties in the use of Bohtlingk's Panini before I was so fortunate as to obtain from my friend \* \* a spare copy he had of your Ashtadhayî. It is a capital book for reference, and the Siddhanta K. for study.

Professor Cecil Bendoll, M. A. 105, Castle St. Cambridge, 25th July 1904.

\* \* Since the appearance of your Panini I have had occasion to rend a portion of this chapter (Karaka) with a pupil, I found your elucidations and remarks on the sutras involved to be of the greatest value.

\* \* \* I felt always that you had most carefully weighed each passage. I have no doubt that your Siddhanta K. will be equally useful.

#### To be had at Panini Office, ALLAHABAD.

- 1. Panini's Ashtadhyayi with English translation (without the Index) Price Rs. 40 [Postage one Rupee.]
  - 2. A CATECHISM OF HINDUISM As. 8.
- 3. Isha and Kena-Upanishads with word meanings, extracts from the Commentaries of Sankara, Ramauuja and Madhva, introduction and indexes Re- 1, [Postage 1 anna.]
- 4. KATHA UPANISHAD with word meanings, extracts from the commentaries of Sankara, Ramanuja and Madhva, and indexes Re. 1-8. [Post-ge 1 a.]
  - 5. LAY EAST INTRODUCTION TO YOGA PHILOSOPHY. 8 games. [Postage 1 a.]
- 6. English translation with notes edited by S. Vasu. 8 annas. [Postage 1 anna]
  - 7. Daily Practicant the Hindus Re. 1, [Postage 1 anus.]
  - 8. Shiva Sanhita Price Re 1.
  - 9. STUDENT'S DIARY, Price I auna.
  - 10. THE THREE TRUTHS OF THEOSOPHY, Auna 1.

. 1 New York Art & Art

A FINE IS INCURRED IF THIS BOOK IS NOT RETURNED TO THE LIBRARY ON OR BEFORE THE LAST DATE STAMPED BELOW



DOES NOT